
 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

1 

 

 

La esperanza en la educación según Hannah Arendt y Edith Stein 

María Carolina Riva Posse1 

 

Résumé : Cet article propose une réflexion approfondie sur certains aspects du Pacte éducatif promu 

par le pape François, à partir des paroles de deux penseuses qui ont profondément réfléchi sur la 

question éducative. Leurs contributions nourrissent l’espérance en la richesse que chaque être humain 

porte en germe et qui, grâce à l’autorité de la tradition et des maîtres, peut croître et s’épanouir tant sur 

le plan personnel que communautaire. Tradition, dialogue et rencontre personnelle deviennent des 

éléments essentiels pour replacer la personne au centre. 

 

Mots clés : espérance - tradition - dialogue - rencontre - anthropologie - épanouissement humaine 

 
 

Resumen : Este artículo propone una glosa meditada de algunos puntos del Pacto Educativo impulsado 

por el Papa Francisco con palabras de dos pensadoras que han reflexionado a fondo el tema educativo. 

Sus aportes contribuyen a alimentar la esperanza en la riqueza en germen que trae cada persona humana, 

y que gracias a la autoridad de tradición y maestros, puede crecer y florecer tanto personal como 

comunitariamente. Tradición, diálogo y encuentro personal se vuelven esenciales para poner a la 

persona en el centro.  

 

Palabras clave : esperanza -tradición-diálogo-encuentro-antropología-florecimiento humano 

 

Introducción 

La educación católica está llamada a ser una educación en la esperanza. Quiere ser una 

luz de esperanza para un mundo que muchas veces pierde las razones por las cuales merece la 

pena vivir. 

El ser humano es espera. Nace con un deseo de plenitud y de comunión. Recordar esta 

espera esencial que nos constituye es la tarea del educador, sin importar el nivel educativo en 

donde se desempeñe. 

El Pacto Educativo Global, impulsado por el Papa Francisco, quiere «reavivar el 

compromiso por y con las jóvenes generaciones, renovando la pasión por una educación más 

 

1
 María Carolina Riva Posse es Licenciada en Filosofía (UCA), profesora de Ética y Filosofía en la Universidad 

del Salvador, Argentina y forma parte del grupo de investigación “Feminismo vs. Femineidad” en la misma casa 

de estudios como Investigadora Principal.   



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

2 

abierta e incluyente, capaz de la escucha paciente, del diálogo constructivo y de la mutua 

comprensión». Es decir, apuesta por la posibilidad de la amistad, el encuentro y el 

entendimiento recíproco.  

El Pacto Educativo señala también la importancia de una sana antropología. Para que 

estas bellas palabras no alimenten la espera de una utopía irrealizable, deben fundarse en una 

sana antropología, que es también señalada como fundamental por el Papa. Sólo una concepción 

antropológica que concibe al ser humano como capaz de bien y de verdad puede apostar a la 

inclusividad, al diálogo y a la comprensión.  

Una visión realista del hombre lo contempla en su grandeza, sin olvidar su miseria. 

Buscando esta mirada es que el Pacto Educativo se propone renovar un rico humanismo. 

Apuntando a ello nos proponemos alimentarnos de la mirada femenina de dos pensadoras del 

siglo XX que han contribuido a pensar la verdad del ser humano y han ayudado con sus palabras 

a recobrar el entusiasmo por educar en todos los niveles. 

 Hannah Arendt provoca con sus observaciones acerca de la condición humana, la 

perspectiva histórica que hace tomar distancia crítica de nuestra situación actual y el reclamo a 

la vida política, a la vida con otros, que cuestiona al individualismo corriente. 

Por otro lado, Edith Stein, maestra de vida interior, profundiza en las raíces filosóficas 

del ser humano y logra claras definiciones para entender de qué se trata educar y por qué es 

razonable esperar.   

Nuestro trabajo quiere brindar razones de esperanza a la tarea de educar, glosando 

algunos puntos del Pacto Educativo con las reflexiones de nuestras autoras. 

 

1 Rapidación contra el ritmo de la tradición.  

 

Dice el Papa Francisco: “La educación afronta la llamada rapidación, que encarcela la 

existencia en el vórtice de la velocidad tecnológica y digital, cambiando continuamente los 

puntos de referencia. En este contexto, la identidad misma pierde consistencia y la estructura 

psicológica se desintegra ante una mutación incesante que «contrasta la natural lentitud de la 

evolución biológica» (Francisco, Laudato si’, 18).   

El ser humano necesita estabilidad y permanencia para crecer sólidamente en su 

identidad. En la mencionada rapidación, se encuentra a merced de cualquier identidad que 

pueda proponerle el mundo digital, el estado, la moda, o cualquier poder que busque afianzarse 

a costa de las personas. Por eso este cambio constante de puntos de referencia conspira contra 

el paciente conocimiento y aceptación de uno mismo en la que consiste la madurez. La 

vertiginosa aceleración del mundo actual es potencialmente totalitaria y destructiva del sujeto 

humano. 

Así lo vio Hannah Arendt, quien se dedicó especialmente a estudiar el fenómeno 

totalitario y el modelo antropológico detrás de la adhesión o la connivencia con semejantes 

regímenes. Para Arendt, la terrible originalidad del totalitarismo se da porque “sus acciones 

rompen con todas nuestras tradiciones”2. No hay continuidad con lo que las generaciones 

 
2 Hannah Arendt, De la historia a la acción, Buenos Aires, Paidós, 2008, p. 31. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

3 

custodiaron como valioso. No hay memoria, y entonces la persona queda vulnerable a la 

manipulación del poder de turno.  

La rapidación conspira contra la continuidad que trabajosamente y de a poco se entrega 

de generación en generación. Arendt señala a Polibio como el primero en detectar la necesidad 

de la educación para tejer una continuidad entre las generaciones, inaugurando así la educación 

romana3. La tradición, etimológicamente derivada de tradere, entregar, hace referencia a la 

transmisión a las nuevas generaciones de algo a su vez recibido de nuestros antepasados, y 

enriquecido en cada apropiación. Existe una continuidad que merece ser evaluada. La hipótesis 

recibida debe revisarse y actualizarse. 

Así, la tradición es una ayuda para desarrollar la propia identidad, y un ejercicio de 

examen del pasado y selección de lo valioso y vigente. Por eso, para Arendt la tradición sería 

como un testamento, que “selecciona y nombra, transmite y preserva e indica dónde están los 

tesoros y cuál es su valor “4. La tradición indica puntos firmes hacia dónde orientarse. La 

tradición conserva algunos valores, salvándolos de la “mutación incesante” a la que alude 

Francisco, que hoy día es mucho más pronunciada que en otras épocas, y el descartar los 

paradigmas que el pasado nos ha dejado es celebrado como un camino de liberación de 

estructuras juzgadas como obsoletas. 

Arendt subraya que en medio del “sempiterno cambio del mundo”, la tradición testifica 

de la existencia de ciertos tesoros perdurables, por los que el ser humano ya no queda sin pasado 

ni presente, en el árido horizonte de lo provisorio y de la pura finitud. “Para preservar al mundo 

de la mortalidad de sus creadores y habitantes debe ser fijado constantemente de nuevo”. La 

educación, como toda realidad humana, es una tarea que se actualiza constantemente.  

“Nuestra esperanza pende de lo nuevo que trae cada generación, pero precisamente 

porque podemos basar nuestra esperanza sólo en esto, destruimos todo si intentamos controlar 

lo nuevo; si nosotros, los viejos, dictamos cómo lucirá”5. Es decir, para Arendt, hay un 

equilibrio entre lo nuevo que llega al mundo y quienes educan e introducen a una cultura ya 

organizada. Es preciso escuchar a los nuevos y dejarlos traer su novedad. Vivir es cambiar, 

como diría John Henry Newman, pero para que se conserve la identidad, este cambio y este 

renovarse del mundo tiene que dar lugar a lo nuevo sin disolverse completamente. La tradición, 

vista con estos ojos, es un ejercicio vivo que cambia y se perfecciona. 

“Exactamente en razón de lo que es nuevo y revolucionario en cada niño, la educación 

debe ser conservadora. Debe preservar su novedad e introducirla como algo nuevo en un mundo 

viejo, que, no importa cuán revolucionario pueda ser, es siempre, desde el punto de vista de la 

próxima generación, jubilado y cercano a su destrucción”6. Vemos el conflicto tan humano del 

choque generacional, inherente a la educación, en donde es preciso distinguir lo esencial de lo 

accesorio para conservar lo realmente importante y estar dispuesto a cambiar lo contingente y 

pasajero. Por eso el concepto de la tradición invita más a concebirla como un ejercicio que 

como la trasmisión de contenidos inertes.  

 

 
3 Cfr. Hannah Arendt, On Revolution, Penguin, 1977, p. 28.  
4 Hannah Arendt, De la historia a la acción, Paidós, Buenos Aires, 2008, p. 77. 
5 Hannah Arendt, “Crisis in Education”, en Between Past and Future, Eight Exercises in Political Thought, New 

York, Viking Press, 1968, p. 183. 
6 Hannah Arendt, “Crisis in Education”, en Between Past and Future, Eight Exercises in Political Thought, New 

York, Viking Press, 1968, p. 183-184. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

4 

2 Diálogo y palabra. Elaboración de la experiencia. 

Las palabras de Arendt, que quieren dar lugar a lo nuevo que las recientes generaciones 

aportan, profundizan el llamado lanzado por el Pacto Educativo, cuando invita a  escuchar a las 

jóvenes generaciones, escuchar la voz de los niños, adolescentes y jóvenes para construir juntos 

un futuro de justicia y de paz. La escucha es la condición del diálogo y del encuentro, que son 

camino de madurez, para que el sujeto no quede estérilmente encerrado en sí mismo. 

Tradición, diálogo e identidad son realidades que se entrelazan en todo hecho educativo, 

que busca la plenitud de cada uno y la conexión con los demás, en una manera conjunta. 

Probablemente por eso habla Arendt en plural, un nosotros, que la pensadora ha siempre 

reconocido como fundamental de la condición humana. Dice: “Tenemos necesidad de evocar 

los eventos significativos en nuestras vidas para volver a relatarlos a nosotros mismos y a 

otros”7. Detenerse y recuperar, narrar y hacer memoria son un ejercicio de la tradición sin el 

cual no se fortalece la propia identidad. En consonancia con el lema clásico de Repetitio mater 

studiorum, Arendt revaloriza la tan atacada memoria, acudiendo a la tan humana necesidad de 

la repetición, frente a la realidad tan humana a su vez, del olvido. “Si los asuntos humanos no 

son hablados una y otra vez, si las acciones relevantes no se retoman incesantemente en una 

conversación, se hunden en la futilidad inevitable de todos los hechos de los mortales”8. Sin la 

conservación de memoria y tradición, lo que somos queda extraviado en la oscuridad de la 

desatención.  Retomando también los acontecimientos pretéritos, la memoria no actúa como 

prisión del pasado, sino como cuidado criterioso, permitiendo el aprendizaje y el juicio sobre 

la experiencia.  

Para una conservación viva, debe darse verdadero diálogo, en una práctica humana de 

encuentro, comunicación y reflexión: “Volvemos humano lo que ocurre en el mundo en el 

hablar acerca de él, y en el proceso de hablarlo, aprendemos a ser humanos”9. Es necesario 

elaborar lo que nos pasa en la palabra. La palabra tiene el poder de reparar heridas. Nos ayuda 

a expresarnos a nosotros mismos y también a comunicarnos con el otro. No es posible esperar 

comprensión entre los hombres sin una educación para el diálogo. Una cultura del diálogo se 

fomenta prestando atención a las palabras adecuadas en los momentos adecuados. Escucha y 

silencio se vuelven fundamentales. 

Para Arendt “solo la pura violencia es muda”10, y también dice en otro lado que “los 

sin-raíces (rootless) son siempre violentos”11, por lo que, si seguimos sus huellas, la educación 

para la paz debe apuntar a la palabra, y palabra fecundada por la experiencia de una tradición 

que fortalezca la identidad personal y comunitaria.  

Es razonable esperar en el diálogo porque el ser humano es persona, y por tanto, relación 

dialógica. La pensadora alemana se ocupa de recordar que la vida transcurrida en la privacidad 

de lo suyo de cada cual (idion), fuera del mundo de lo común, es “idiota” por definición12. La 

vida plenamente humana involucra entonces el hacerse cargo de lo común. Arendt rescata, al 

lado de la más famosa definición aristotélica del hombre como animal social, la de zoon logon 

 
7 Hannah Arendt, Men in Dark Times, Florida, Harvest Books, 1970, p. 21. 
8 Hannah Arendt, On Revolution, United States of America, Penguin, 1977, p. 220. 
9 Hannah Arendt, Men in Dark Times, Florida, Harvest Books, 1970. p. 25.  
10 Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago, Chicago University Press, 1998, p. 26. 
11  Hannah Arendt.,"Is America by Nature a Violent Society?", The New York Times, 28 de abril de 1968. 
12 Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago, Chicago University Press, 1998, p. 38.  



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

5 

ekhon (un viviente capaz de palabra)13. No es algo que haya que construir artificialmente, sino 

que pertenece a su forma de ser. El hecho de ser un ser-en-relación exige el encuentro y el 

diálogo con el otro. Sin este encuentro, la riqueza de cada ser humano no llega a desplegarse. 

 

3 Esperar la maduración suscitada por un encuentro. 

Para explicar lo que es la educación, Edith Stein se sirve de la analogía del crecimiento 

de una planta. Cada planta tiene una “impronta individual”. Por eso comenta: “No se trata de 

un material muerto, que hubiera de ser plasmado o formado puramente desde el exterior como 

arcilla en la mano del artista o como la piedra sometida a influjos involuntarios del clima, sino 

de una raíz vital que tiene en sí la energía (forma interior) para desarrollarse en una determinada 

dirección, precisamente en la dirección de figura terminada, de cuadro completo, en orden al 

cual esta semilla debe crecer y madurar”14. 

Así, en esta cita tenemos condensado mucho de lo que debemos entender para educar. 

La tarea educativa tiene que ver con un esperar a la maduración. En cierta forma, como en la 

planta, ya está todo contenido. Y a la vez, por los influjos externos, sabemos de la fragilidad de 

ese proceso, que puede sufrir sequías, inundaciones y tormentas que pongan en peligro el 

crecimiento de esa planta, la lastimen o le impidan crecer.  

Teniendo en cuenta el peso que tiene entonces el contexto a la hora de educar es que el 

Papa Francisco recuerda el proverbio africano que dice que “para educar a un niño se necesita 

una aldea entera”. El clima comunitario de la aldea será humus nutricio o árido suelo para la 

semilla.  

Los padres, los maestros, los profesores, podrán ayudar o perjudicar a cada persona 

singular en su desarrollo. Cuando ayuden serán autoridad, en el verdadero sentido de la palabra, 

como aquel que hace crecer, La infantilización o la sobre-protección, tan frecuentes en nuestra 

cultura, perpetúan una inmadurez narcisista que no busca más que su propia satisfacción. 

Siguiendo a Edith Stein, quien fue durante tantos años educadora de jóvenes, no se debe 

educar como pensando modelar una arcilla. No es el educador quien decide qué forma trae el 

educando. Eso sería esperar en las fuerzas humanas, y pretender dirigir como materia prima una 

realidad que ya trae un lógos interior, aunque todavía no perfeccionado. La “impronta 

individual” de cada uno, única e irrepetible, debe respetarse y cuidarse, con una guía amorosa 

hacia su maduración. A eso hace referencia la etimología en e-ducere, sacar afuera, presente 

también en erziehen, educar, extrayendo desde adentro lo interior. 

El modelo enciclopedista operaba como sobre una tabula rasa, señala Stein, y queriendo 

“escribir lo que se pueda mediante la comprensión intelectual y el troquelado mnemónico”15. 

Ninguna escucha atenta al ser de las cosas. Puede servir para describir esta experiencia del 

sentido el relato de Albert Camus recordando su trayectoria escolar: “En las otras clases les 

enseñaban sin duda muchas cosas, pero un poco como se ceba a un ganso. Les presentaban un 

alimento ya preparado rogándoles que tuvieran a bien tragarlo”16. Se trataba de plasmar una 

idea de sociedad digitada desde arriba, imponiendo un proyecto político y cultural para re-crear 

en cierta forma la Humanidad. La esperanza estaba puesta en las solas fuerzas humanas, 

 
13 Cfr. Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago, Chicago University Press, 1998, p. 27. 
14 Edith Stein, La mujer, Madrid, Ed. Palabra, p. 96-97. 
15 Edith Stein, La mujer, Madrid, Ed. Palabra, 1998, p. 142. 
16 Albert Camus, El primer hombre, Alianza Editorial, Madrid, 1996, p. 545.  



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

6 

prescindiendo en el fondo de lo dado. Lo dado y no puedo por el hombre reclama elevar la 

mirada hacia lo trascendente.  

"En la naturaleza del ser humano, dice Edith Stein, se encuentra pretrazada su 

vocación”17. Entonces la educación tendrá que apuntar a que cada uno escuche en su interior a 

qué se encuentra llamado en la vida, qué le piden las circunstancias. La educación deberá ser 

una invitación al cultivo de la interioridad. ¿Cómo se logra esta conciencia? 

Es en el encuentro en que se despierta el corazón humano y el yo renace. Así se reaviva 

el deseo y la esperanza se ensancha. Se despierta el hambre por el conocimiento. La mirada 

amorosa de una madre, la escucha atenta de un padre, el entusiasmo suscitado por un profesor 

en su materia hacen que el yo se dilate para contemplar lo real y captar el mundo. Clásicos con 

apariencia de vetustos recobran su vibración vital transmitidos por alguien que los ha escuchado 

de verdad18. Citamos nuevamente a Camus a continuación del pasaje anterior, que transmite el 

encuentro transformador con su maestro: “En la clase del señor Germain, sentían por primera 

vez [sus alumnos] que existían y que eran objeto de la más alta consideración: se los juzgaba 

dignos de descubrir el mundo”19. Este excepcional maestro confiaba en la humanidad de sus 

alumnos, llamándolos a un protagonismo que el adoctrinamiento era incapaz de suscitar. 

 Por eso es que Edith Stein explica: “Sólo aquello que del exterior puede entrar en el 

interior del alma, aquello que no se acogerá solamente con sentidos e inteligencia, sino que toca 

‘corazón y sentimiento’, eso crece realmente en ella, sólo eso es realmente material formativo”. 

Es decir, lo verdaderamente educativo llega a lo profundo, y no queda sólo en la superficie, 

como contacto epidérmico y pasajero. Recuerda también al lema newmaniano del cor ad cor 

loquitur, un corazón que habla al corazón. No se puede educar desde la superficialidad. 

Conclusión. 

 Así llegamos al final de nuestra contribución a pensar el Pacto Educativo en su 

dimensión de la esperanza.  

 Nuestra esperanza no estará en proyectos que pretendan transformar el mundo sin tener 

en cuenta a la persona en su condición de creatura. Tampoco podemos pensar que la solución 

educativa la traen métodos que prometan una panacea, ingenuamente reduciendo el hecho 

educativo a una técnica mecánica que prescinda del complejo interior de cada uno.  

Nuestra contribución quería poner la atención en algunos elementos que nuestras 

pensadoras han esclarecido. Ante la rapidación que barre con la tradición y deja al ser humano 

desorientado, recuperar el valor de la memoria, detenerse en la necesidad de la palabra y el 

diálogo, única vía de comprensión y alternativa a la violencia y a la soledad.  

La mirada del realismo filosófico es profundamente humanista porque quiere captar la 

identidad única, aunque en germen, de cada uno, que habrá que respetar sin forzar, pero 

estimular a través de una presencia amorosa.  

La filosofía atestigua la espera que constituye la naturaleza humana. Esa espera sólo se 

plenifica en el encuentro con el Maestro con mayúsculas, que nos conoce y nos llama por 

nuestro nombre y nos recuerda todo el anhelo de nuestro corazón.  

 
17 Edith Stein, La mujer, Madrid, Ed. Palabra, 1998, p. 46 
18 Cfr. Massimo Borghesi, El sujeto ausente, Encuentro, Madrid, 2005, p. 63. 
19 Albert Camus, El primer hombre, Alianza Editorial, Madrid, 1996, pp. 545-546. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

7 

Bibliografía 

 

Hannah Arendt, Between Past and Future, Eight Exercises in Political Thought, New York, 

Viking Press, 1968. 

Hannah Arendt, On Revolution, United States of America, Penguin, 1977.  

Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago, Chicago University Press, 1998. 

Hannah Arendt,  Men in Dark Times, Florida, Harvest Books, 1970.  

Hannah Arendt, De la historia a la acción, Buenos Aires, Paidós, 2008. 

Albert Camus, El primer hombre, Madrid, Alianza Editorial, 1996. 

Massimo Borghesi, El sujeto ausente,Educación y escuela entre el nihilismo y la memoria, 

Madrid, Encuentro, 2005.   

Edith Stein, La mujer. Su papel según la naturaleza y la gracia, Madrid, Ed. Palabra, 1998. 

 

 

Pour citer cet article 

Référence électronique 

María Carolina Riva Posse « La esperanza en la educación según Hannah Arendt y Edith 

Stein », Educatio [En ligne], 16 bis  2026. URL : http://revue-educatio.eu 

Droits d’auteurs 

Tous droits réservés 

 


