
 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

1 

L’acte éducatif, exercice d’espérance. 

Une source d’inspiration chez la philosophe Hannah Arendt 

Claire Lebrethon 1 

Résumé 
Est-il possible d’envisager l’acte éducatif comme un exercice d’espérance ? Pour Hannah Arendt, 
l’enjeu de la tâche éducative repose sur notre capacité à reconnaître en chaque nouvelle génération et 
en chaque enfant, l’espérance d’un renouvellement du monde qui le préserve de sa ruine. Cette place 
fondamentale accordée à l’attitude vis-à-vis de la nouveauté constitue une source d’inspiration pour 
penser l’acte éducatif à la lumière d’une nouveauté déjà donnée, assurée, telle qu’elle est portée par 
l’espérance chrétienne. 
 
Mots clés 
Éducateur chrétien – Espérance – Rôle de l’école – Rôle de la famille – Autorité – Transmission –  
Dialogue intergénérationnel 

 
Abstract 
Is it possible to consider the act of education as an exercise in hope? For Hannah Arendt, the challenge 
of the educational task lies in our ability to recognize in each new generation and in each child the hope 
of a renewal of the world that preserves it from its ruin. This fundamental place given to the attitude 
towards novelty constitutes a source of inspiration for thinking about the act of education in the light of 
a novelty that is already given, assured, as it is carried by Christian hope. 
 
Keywords 
Christian educator – Hope – Role of the school – Role of the family – Authority – Transmission – 
Intergenerational dialogue 
 
Resumen 
¿Es posible considerar el acto educativo como un ejercicio de esperanza? Para Hannah Arendt, el reto 
de la tarea educativa reside en nuestra capacidad para reconocer en cada nueva generación y en cada 
niño la esperanza de una renovación del mundo que lo preserve de su ruina. Este lugar fundamental que 
se concede a la actitud frente a la novedad constituye una fuente de inspiración para pensar el acto 

 
1 1 Doyen de la Faculté de philosophie de l’Institut Catholique de Toulouse claire.lebrethon@ict-toulouse.fr 
 

mailto:claire.lebrethon@ict-toulouse.fr


 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

2 

educativo a la luz de una novedad ya dada, asegurada, tal y como la transmite la esperanza cristiana. 
 
Palabras clave 
Educador cristiano – Esperanza – Papel de la escuela – Papel de la familia – Autoridad – Transmisión 
– Diálogo intergeneracional 
 

Sommario 
È possibile considerare l'atto educativo come un esercizio di speranza? Per Hannah Arendt, la sfida del 
compito educativo risiede nella nostra capacità di riconoscere in ogni nuova generazione e in ogni 
bambino la speranza di un rinnovamento del mondo che lo preservi dalla rovina. Questo ruolo 
fondamentale attribuito all'atteggiamento nei confronti della novità costituisce una fonte di ispirazione 
per pensare l'atto educativo alla luce di una novità già data, certa, così come è portata dalla speranza 
cristiana. 
 
Parole chiave 

Educatore cristiano – Speranza – Ruolo della scuola – Ruolo della famiglia – Autorità – Trasmissione 
– Dialogo intergenerazionale 

 

 
Le Pacte Global n’est pas un vaste programme d’éducation de l’humanité, mais une 

invitation pressante à une alliance – à une « vaste alliance éducative2 ». Une invitation à 
enraciner l’acte éducatif, considéré tout en un dans sa dimension mondaine et transcendante, 
dans trois dispositions éthiques fondamentales : le courage, la responsabilité créative, l’amour 
qui se met au service. Il ne s’agit pas tant de nous précipiter en avant pour adapter nos pratiques, 
toujours après coup, au rythme des changements sociaux ou technoscientifiques qui vont en 
s’accélérant. Bien plutôt, nous sommes contemporains d’un changement d’époque dont la 
puissance de déstabilisation nous impose de penser à la racine ce que nous faisons. 

Penser ce que nous faisons, c’est précisément l’exigence posée par la philosophe Hannah 
Arendt. Les trois dispositions éthiques de l’éducateur résonnent dans sa pensée de l’éducation 
comme une sorte de basse continue. Aimons-nous assez ? – interroge H. Arendt – Aimons-nous 
assez le monde pour le sauver de sa ruine qui serait inévitable sans l’espérance d’un 
renouvellement confié aux générations qui nous suivent ? Aimons-nous assez nos enfants 
« pour ne pas [...] leur enlever leur chance d’entreprendre quelque chose de neuf, quelque chose 
que nous n’avions pas prévu, mais les préparer d’avance à la tâche de renouveler un monde 
commun3 ? » Tout dépend alors, selon la philosophe, de cette attitude vis-à-vis de la natalité – 
une attitude qui, pour être pleinement éducative, exige l’engagement des adultes à représenter 
ce monde et à s’en porter responsables vis-à-vis de chaque nouvelle génération. De là, nous 
pouvons saisir dans quelle mesure, pour H. Arendt, l’acte d’éduquer est un acte d’espérance en 
la continuité d’un monde habitable pour l’humanité, et porter un regard neuf sur les notions 
classiques d’autorité, de transmission, de dialogue intergénérationnel, de nécessaire 
différenciation de l’espace éducatif et de l’espace public. 

H Arendt veut trouver une réponse au grand danger moderne de l’aliénation au monde – une 
perte de l’amour du monde – qui produit l’effondrement de pans entiers du monde commun. 

« Qui réfléchit sur les principes d’éducation doit tenir compte de ce processus d’aliénation 
au monde ; il peut même admettre que nous nous trouvons sans doute là en face d’un processus 

 
2 Message du Pape François à l’occasion du lancement du Pacte Éducatif, 2019 
3 Arendt Hannah, La crise de la culture, Trad. P. Lévy, Paris, Gallimard, 1972, p.252. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

3 

automatique, à la seule condition qu’il n’oublie pas que la pensée et l’action de l’homme 
peuvent interrompre et arrêter un tel processus4. » Mais cette espérance de renouvellement du 
monde commun, qui se lit sur le visage de l’homme et plus particulièrement sur le visage de 
chaque enfant – chaque nouveau-venu en ce monde – comme le perçoit H. Arendt, trouve dans 
l’espérance chrétienne son amplitude et son ancrage décisif. « Même les chrétiens, écrit Benoît 
XVI, dans le contexte de leurs connaissances et de leurs expériences, doivent apprendre de 
manière renouvelée en quoi consiste véritablement leur espérance, ce qu'ils ont à offrir au 
monde et ce que, à l'inverse, ils ne peuvent pas offrir5. » Nous chercherons à mettre l’acte 
éducatif sous la pleine lumière de l’espérance en introduisant une lecture de quelques passages 
de l’encyclique Spe salvi en contrepoint de la réflexion arendtienne. 

L’attitude vis-à-vis de la natalité. 

« L’essence de l’éducation est la natalité, le fait que des êtres humains naissent dans le 
monde6. » Cet énoncé pourrait sembler d’une surprenante banalité. Cependant, il n’est pas sûr 
qu’il résonne pour nous aujourd’hui comme une bonne nouvelle. Dans quel monde arrivent-ils 
ces nouveaux nés, et que pourront-ils y faire ? Nous ne sommes pas dans un contexte 
d’enthousiasme vers l’avenir, de confiance dans le progrès de l’humanité ni dans l’apport 
civilisateur d’une culture. Nous avons perdu la maîtrise. Nous avons expérimenté que la science 
solitaire, la technique nue, c’est-à-dire sans la culture, sans l’éthique, nous dépouillent. 

« L’essence de l’éducation est la natalité » : il y a pourtant bien là une interpellation vive. 
L’œuvre d’éducation est faussée si elle prend pour base et source d’orientation la recherche des 
solutions aux problèmes que nous avons-nous-mêmes créés par nos auto-conditionnements 
humains7. L’œuvre d’éducation ne sera jamais un plan d’amélioration continue. Ce qui est 
interrogé ici fondamentalement, c’est notre capacité à accueillir, en l’enfant, une promesse de 
renouvellement : « le commencement inhérent à la naissance ne peut se faire sentir dans le 
monde que parce que le nouveau venu possède la faculté d’entreprendre du neuf8. » L’existence 
des enfants oblige l’adulte, dans le double sens d’un devoir impératif – celui d’éduquer – et tout 
aussi immédiatement, d’une dette de gratitude contractée par avance, une sorte de lâcher-prise 
– un acte de confiance en un renouvellement possible. Nous ne pouvons pas nous dérober. Toute 
la pensée de l’éducation de H. Arendt repose sur ce sens de la nouveauté. Nous sommes donc 
invités à accorder « une plus grande attention et une plus grande signification aux nouveaux 
venus par la naissance9. » Les Anciens Grecs nous disent quelque chose de cette signification, 
qui appelaient neoi (νέοι), les nouveaux, ceux que nous appelons aujourd’hui adolescents – mot 
issu du latin, qui porte le sens inchoatif du verbe adolescere (se développer, grandir), signifiant 
par-là la survenue d’une dynamique de progression d’un autre ordre que les progrès de 
l’enfance, le passage à un statut ou un mode d’être-au-monde nouveau, un changement 
essentiel, une prise d’initiative : « C’est par le verbe et l’acte que nous nous insérons dans le 

 
4  Ibid., p.249-250. 
5  Benoît XVI, Lettre Encyclique Spe salvi, 2007, n°22. 
6  Arendt Hannah, La crise de la culture, op.cit., p.224. 
7 Arendt Hannah, Condition de l’homme moderne, Trad. G. Fradier, Paris, Calmann-Lévy, 2018, p.62 : « Outre 
les conditions dans lesquelles la vie est donnée à l’homme sur Terre, et en partie sur leur base, les hommes créent 
constamment des conditions fabriquées qui leur sont propres et qui, malgré leur origine humaine et leur 
variabilité, ont la même force de conditionnement que les objets naturels. [...] C’est pourquoi les hommes quoi 
qu’ils fassent, sont toujours des êtres conditionnés. » 
8 Ibid 
9 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.227 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

4 

monde humain, et cette insertion est comme une seconde naissance dans laquelle nous 
confirmons et assumons le fait brut de notre apparition physique originelle. [...] Son impulsion 
vient du commencement venu au monde à l’heure de notre naissance et auquel nous répondons 
en commençant du neuf de notre propre initiative10. » 

C’est précisément toujours sur fond d’un trouble affectant notre attitude vis-à-vis de la 
natalité, que la tâche éducative peut se trouver en danger de se contredire ou de se retourner 
contre elle-même. Les trois principales contrefaçons de la tâche éducative, que dénonce H. 
Arendt, ont pour point commun d’affaiblir ou de briser le moment de la prise d’initiative 
inhérent au concept de natalité. 

Premier danger : la dilution de la tâche éducative dans la sphère sociale et politique. 

Le présupposé est que tout le monde est à éduquer – les adultes aussi bien que les enfants, 
de sorte que les sphères sociale et politique se saisissent, à différents degrés, de l’éducation du 
peuple tout entier. Cet effacement des différences anthropologiques – ici celle de la différence 
des âges de la vie – vient gommer la spécificité et la responsabilité inhérentes aux relations 
parents-enfants et professeur-élèves. Mais cette tendance est le reflet d’un autre effacement, 
plus profond et plus dangereux : celui des différences fondamentales qui structurent l’activité 
humaine. Car c’est à partir de ces différences que l’on comprend où se situe au plus haut point 
la capacité de renouvellement d’un monde commun que l’éducation doit promouvoir et 
protéger. Selon H. Arendt, la vie de l’homme – plus précisément sa vie active dans le monde – 
est fondamentalement structurée en trois activités distinctes : le travail, l’œuvre et l’action. Ces 
trois modalités de l’activité humaine se réfèrent « aux conditions de base dans lesquelles la vie 
sur Terre est donnée à l’homme » : l’activité de l’homme est travail – elle correspond à la 
nécessité de pourvoir aux besoins de la vie ; mais elle n’est pas que cela, elle est aussi œuvre, 
c’est-à-dire capacité de se donner un « monde » issu de l’art et de la technique, car pour qu’il y 
ait vie individuelle, il faut pouvoir s’identifier dans une appartenance à un monde et non pas 
seulement se trouver dans un milieu naturel ; mais l’activité de l’homme est plus encore : elle 
est action, c’est-à-dire prise d’initiative, capacité à se faire voir et entendre parmi la pluralité 
des hommes pour prendre part au difficile travail de l’édification d’un monde commun, et 
pouvoir en répondre – c’est-à-dire prendre part à la vie politique au sens large. L’action est 
donc, écrit H. Arendt, l’activité « le plus étroitement liée à la condition humaine de natalité11 » : 
Elle correspond à la charge d’initiative et de nouveauté que contient l’activité humaine et 
suppose donc que l’on soit « prêt à risquer la révélation12 » du Soi qui agit et qui parle. Or elle 
exige, pour pouvoir s’exercer, que l’éducation soit terminée – que cesse précisément la forme 
de la supériorité de l’adulte sur l’enfant qui prévaut dans la relation éducative et qui ne peut 
exister que dans les sphères pré-politiques de la famille ou de l’école. Si la sphère publique 
devient de façon diffuse sphère éducative, il n’y a plus d’espace pour cette révélation de soi et 
cette responsabilisation vis-à-vis du monde. La forme de relation de supériorité propre à 
l’éducation doit conserver un caractère radicalement provisoire et ne peut inspirer la sphère 
sociale et politique. « L’éducation ne peut jouer aucun rôle en politique – écrit H. Arendt – car 
en politique c’est toujours à ceux qui sont déjà éduqués que l’on a affaire. Quiconque se propose 

 
10 Arendt Hannah, Condition de l’homme moderne, op. cit., p301-302 
11 Ibid., p.62 et 63. Nous lisons aussi p.303 : « Le fait que l’homme est capable d’action signifie que de sa part 
on peut s’attendre à l’inattendu, qu’il est en mesure d’accomplir ce qui est infiniment improbable. Et cela à son 
tour n’est possible que parce que chaque homme est unique, de sorte qu’à chaque naissance quelque chose 
d’uniquement neuf arrive au monde. » 
12 Ibid., p.305 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

5 

d’éduquer les adultes se propose en fait de jouer les tuteurs et de les détourner de toute activité 
politique13. » 

Second danger : la prétention de l’éducation à vouloir édifier le monde de demain. 

Ce second danger – qui a pourtant l’apparence d’une bonne intention – relève de la tendance 
à vouloir déterminer à l’avance et à la place des nouvelles générations, ce que sera le monde 
dont elles porteront la responsabilité. Il y a là, selon la philosophe, une profonde contradiction : 
« en réalité, on se refuse à accorder à ces mêmes enfants, dont on souhaite faire les citoyens 
d’un utopique lendemain, le rôle qui sera le leur dans le corps politique ; car du point de vue 
des nouveaux, si nouvelles que puissent être les propositions du monde adulte, elles sont 
nécessairement plus vieilles qu’ils ne sont eux-mêmes. » Ainsi prétendre « former une 
génération nouvelle pour un monde nouveau traduit en fait le désir de refuser aux nouveaux 
arrivants leurs chances d’innover. » Il nous est parfois difficile de réaliser que le monde de 
demain n’appartient pas à l’éducateur ni au système éducatif dont il dépend, mais bien à 
l’éduqué. Grande est la tentation de réduire l’activité éducative à l’acquisition de compétences, 
de savoir-faire, voire de savoir-vivre prédéterminés au regard d’un monde futur que l’on pose 
déjà comme « un fait accompli14 ». 

Troisième danger : la démission de l’éducation face au « monde de l’enfant ». 

H. Arendt dénonce l’illusion qui consiste à croire qu’il existe un « monde de l’enfant » au 
sens où les enfants seraient capables de former une société et de s’autogouverner de manière 
autonome, affranchis de l’autorité des adultes – comme si la tâche d’édifier un monde commun 
pouvait relever d’une capacité immédiate et spontanée. Il y a là, pour l’enfant, le risque d’une 
tyrannie cachée, celle du poids du groupe sur l’individu qui se retrouve « dans la situation par 
définition sans espoir de quelqu’un appartenant à une minorité réduite à une personne, face à 
l’absolue majorité de toutes les autres15. » Ce que relève H Arendt c’est que d’une part, dans 
cette situation, « il n’a pratiquement aucune chance de se révolter ou de faire quelque chose de 
sa propre initiative » : sa capacité à entreprendre du neuf s’en trouve d’emblée disqualifiée, et 
que d’autre part il est privé de « monde » puisque sont brisées « les relations réelles et normales 
qui proviennent du fait que, dans le monde, des gens de tous âges vivent ensemble 
simultanément16. » Or c’est dans la relation à l’adulte et au regard d’un monde commun que 
l’enfant peut progressivement s’assumer comme ce neos, ce « nouveau », ou entrer dans 
l’adolescere – c’est-à-dire se préparer à y apparaître et s’y révéler à son tour comme 
commencement. 
 

La famille et l’école, lieux d’exercice de l’espérance 

Si l’acte éducatif est étroitement lié à une attitude juste vis-à-vis de la natalité, vis-à-vis des 
nouveaux nés en ce monde, il s’agit alors de déterminer dans quelle mesure, selon Hannah 
Arendt, la famille et l’école, en tant qu’elles fournissent un espace réservé, proprement éducatif, 
constituent vis-à-vis de ce monde ce que nous pourrions appeler des lieux d’exercice de 
l’espérance. 

 
13 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.227-228. 
14 Ibid. 
15 Ibid., p.233 
16 Ibid 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

6 

La famille préserve l’enfant et préserve le monde. 

Elle préserve l’enfant en tant qu’il est « nouveau » à un double titre. Il entre dans la vie 
comme un nouvel être humain : il a la fragilité d’un être en devenir, immature, et s’assimile 
par-là à tout le monde vivant ; mais aussi, il entre dans le monde comme un « nouveau », un 
étranger dans un monde qui lui est inconnu. Cette nouveauté à double titre fait signe vers la 
nécessité d’une mise en relation progressive qui ne concerne pas le vivant simplement animal. 
L’animal entre en interaction immédiate avec un milieu naturel ; son existence individuelle 
vient se fondre dans le mouvement circulaire du renouvellement des espèces qui compense sa 
mortalité individuelle. Or la naissance de l’enfant, dans sa nouveauté, signifie une rupture de 
cette circularité : si l’enfant est nouveau, et même étranger, c’est bien par rapport à un monde, 
parce qu’il y a un monde qui existait avant lui et qui subsistera après sa mort. L’être-mortel de 
l’individu humain, signifie la reconnaissance d’une vie : « La mortalité humaine vient de ce que 
la vie individuelle, ayant de la naissance à la mort une histoire reconnaissable, se détache de la 
vie biologique. Elle se distingue de tous les êtres par une course en ligne droite qui coupe, pour 
ainsi dire, le mouvement circulaire de la vie biologique17. » Si la vie de tout homme a besoin 
d’être reconnue, le monde aussi a besoin, d’une toute autre manière qu’un simple milieu naturel, 
de ce flot régulier de nouveaux-venus qui seront susceptibles d’y laisser une trace : une vie 
humaine n’est jamais anodine. Elle est en quelque manière attendue. 

C’est parce que le nouveau-venu est attendu, que la première phase de sa vie en tant qu’être- 
en-croissance étranger au monde a besoin d’un espace propre, doublement protecteur. H. 
Arendt nous invite à penser en profondeur la fonction protectrice de la famille, prenant comme 
source d’inspiration la distinction nette héritée de la Grèce antique, entre l’oïkia (la maisonnée) 
et l’agora – entre l’espace privé et l’espace public. La famille est un rempart qui protège le 
monde contre l’être-étranger du nouveau venu18, et qui protège l’enfant contre le monde. Plus 
précisément, qui le protège « contre l’aspect public du monde19 ». La vie en tant que vie a besoin 
d’échapper à la publicité constitutive du monde. « Dans le monde public, commun à tous, les 
personnes comptent, et aussi l’œuvre, c’est-à-dire l’œuvre de nos mains par laquelle chacun de 
nous contribue à notre monde commun, mais là, la vie en tant que vie ne compte pas : le monde 
ne peut pas s’y intéresser et elle doit s’en cacher et s’en protéger. Toute vie, et non seulement 
la vie végétative, émerge de l’obscurité, et si forte que soit sa tendance naturelle à se mettre en 
lumière, a néanmoins besoin de la sécurité de l’obscurité pour parvenir à maturité20. » Il y a un 
danger à ce que la vie de l’enfant vienne se fondre à la lumière du monde, comme la vie de 
l’individu-animal se fond dans le cycle de la vie biologique. Il faut prendre le caractère privatif 
de la famille en un sens résolument positif : si la vie et la croissance de l’enfant comptent à ce 
point c’est parce que précisément le monde doit l’attendre, mieux encore, l’espérer, et donc lui 
laisser le temps de sa croissance. La famille doit en quelque manière retenir la tendance 
naturelle de toute vie à sortir à la lumière. Elle préserve ainsi l’être-étranger-au-monde qui est 
le propre de l’enfant, et qui est la garantie de sa nouveauté – et elle assume par-là sa 
responsabilité à l’égard de la continuité du monde. 

 
17 Arendt Hannah, Condition de l’homme moderne, op. cit., p.76. 
18 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.239 : « Mais ce monde aussi a besoin d’une protection qui 
l’empêche d’être dévasté et détruit par la vague des nouveaux venus qui déferle sur lui à chaque nouvelle 
génération » 
19 Ibid 
20 Ibid 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

7 

L’école, sphère médiane entre l’espace privé familial et la publicité du monde. 

L’école vient en quelque manière inverser le mouvement protecteur de la famille, en 
saisissant la tendance vitale à se développer et se révéler à la lumière. L’école ouvre au nouveau 
un accès au monde, mais elle « n’est en aucune façon le monde, et ne doit pas se donner pour 
tel ; c’est plutôt l’institution qui s’intercale entre le monde et le domaine privé que constitue le 
foyer pour permettre la transition entre la famille et le monde21. » H. Arendt théâtralise cette 
transition comme un jeu d’apparition réciproque. D’une part, il faut que l’enfant apprenne d’un 
éducateur et d’un enseignant ce qu’est le monde, pour que le monde apparaisse à l’enfant sous 
un certain éclairage. Ainsi l’enfant tisse un lien avec des figures de ce monde, les adultes 
éducateurs, qui assument d’en être les représentants, c’est-à-dire, pour lui, ceux qui le lui font 
apparaître et qui peuvent en répondre. Le monde doit être consciemment et méthodiquement 
confié à la connaissance et au bon vouloir des nouveaux-venus. D’autre part, il faut que l’enfant 
apparaisse au monde – qu’il apprenne à apparaître pour se révéler lui-même au monde comme 
qui il est. Pour l’instant, la seule vie de l’enfant ne dit rien au monde, n’agit en rien sur le monde. 

« A cette étape de l’éducation, les adultes sont une fois de plus responsables de l’enfant », 
mais non plus seulement pour se soucier de ce que l’enfant grandisse dans de bonnes conditions, 
mais plutôt pour lui offrir l’environnement favorable au libre épanouissement de ce qui le rend 
unique, ce qui fait « qu’il n’est pas seulement un étranger dans le monde mais ‘quelque chose’ 
qui n’a jamais existé auparavant22. » C’est bien cela la finalité véritable du développement de 
ses capacités et de ses talents propres. L’école est le lieu où le nouveau venu au monde apprend 
à apparaître – le lieu de transition où l’on passe d’étranger-au-monde – d’une sorte d’aliénation 
au monde ignorante de soi – à nouveau-au-monde, nouveau au sein de la pluralité humaine. 
L’école, premier lieu d’un certain apparaître du monde, constitue en même temps le lieu pour 
l’apparition active de soi : affirmer sa nouveauté, la développer, la mettre progressivement à la 
lumière. « Cette apparence – écrit H. Arendt – bien différente de la simple existence corporelle, 
repose sur l’initiative, mais une initiative dont aucun être humain ne peut s’abstenir s’il veut 
rester humain23. » Or c’est éminemment par l’action – et non par le travail, ni même 
véritablement par l’œuvre – que nous commençons du neuf par notre propre initiative. Agir, ce 
n’est ni répéter le geste du travail, ni acquérir à notre tour la compétence d’un savoir-faire ; 
C’est , suivant le sens du verbe grec archein, tout en un commencer et impulser une orientation. 
Nous sommes nés responsables du monde, et le courage et la responsabilité créative, sans doute 
aussi l’amour qui se met au service, forment la réponse qui, de notre propre initiative, confirme 
notre naissance. Mais H Arendt évoque tout aussitôt l’exigence d’une « qualité de révélation ». 
Il est impossible, écrit-elle, de révéler qui l’on est volontairement, « comme si l’on possédait ce 
‘qui’ et que l’on puisse en disposer de la même manière que l’on a des qualités et que l’on en 
dispose24. » Il y a un risque dans cette révélation : il s’agit de se révéler comme sujet de l’action 
; car sans une identité unique et distincte, sans un nom attaché à elle, aucune action n’a de sens. 
Cette révélation de soi exige alors de s’engager dans une parole – non pas seulement une « 
parole utile », moyen de communication et d’information, ou simple accompagnement d’un 
geste technique. H. Arendt précise : « L’acte ne prend sens que par la parole dans laquelle l’agent 
s’identifie comme acteur, annonçant ce qu’il fait, ce qu’il a fait, ce qu’il veut faire25. » Là 
seulement nous pouvons comprendre ce que signifie le sens vrai d’un monde comme espace 

 
21 Ibid., p.242. 
22 Ibid 
23 Arendt Hannah, Condition de l’homme moderne, op. cit., p.300. 
24 Ibid., p.305. 
25 Ibid., p.304. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

8 

public : cette publicité signifie une lumière qui ne se contente pas de faire miroiter des objets à 
la portée de l’homme, des produits de sa fabrication, mais bien plutôt qui laisse entrevoir le 
monde comme tissé d’actions – un tissage d’actes et de paroles, imprévisible, souvent 
irréversible, et seul capable de déclencher des processus nouveaux. Le propre de l’école est de 
former au courage de risquer cette révélation. 

La relation éducative prend ici sa dimension la plus haute : « vis-à-vis des jeunes, les 
éducateurs font [...] figure de représentants d’un monde dont, bien qu’eux-mêmes ne l’aient pas 
construit, ils doivent assumer la responsabilité, même si, secrètement ou ouvertement, ils le 
souhaitent différent de ce qu’il est. Cette responsabilité n’est pas imposée arbitrairement aux 
éducateurs ; elle est implicite du fait que les jeunes sont introduits par les adultes dans un monde 
en perpétuel changement. Qui refuse d’assumer cette responsabilité du monde ne devrait ni 
avoir d’enfant, ni avoir le droit de prendre part à leur éducation26. » Le propos est sans appel. 
Être adulte c’est se porter responsable du monde, donner l’exemple d’attacher son nom au 
monde, sans quoi il n’y a personne pour confier ce monde à d’autres. L’éducateur, au nom de 
tous les adultes, donne à apparaître ce monde ‘en l’état’, mais non comme un monde livré à des 
forces anonymes ; il y attache son nom, pour ainsi dire par procuration, représentant tous ceux 
qui ont « fait » ce monde dans le tissu des affaires et des relations humaines ; il ouvre l’accès à 
ce monde par la médiation d’une intelligibilité possible, d’une histoire, d’un héritage d’actions 
humaines – c’est sans doute cela s’en porter responsable : confier à un renouvellement possible, 
ce qui appartient déjà au passé. Il y a une gravité du geste éducatif. 
 

L’attitude vis-à-vis du passé. 

Il appartient à l’éducateur, représentant du monde, « de faire le lien entre l’ancien et le 
nouveau : sa profession exige de lui un immense respect du passé27. » Pour entrer plus avant 
dans les questions qui concernent directement l’éducation – celles de l’autorité, de la 
transmission, du nécessaire dialogue intergénérationnel – c’est notre attitude vis à vis du passé 
qu’il s’agit maintenant d’interroger. Mais là se révèle immédiatement une tension : « Dans le 
monde moderne, le problème de l’éducation tient au fait que par sa nature même l’éducation ne 
peut faire fi de l’autorité, ni de la tradition, et qu’elle doit cependant s’exercer dans un monde 
qui n’est pas structuré par l’autorité ni retenu par la tradition28. » Il y a contradiction entre l’état 
du monde et la nature même de l’acte éducatif. 

La crise de l’autorité, symptôme d’une déresponsabilisation à l’égard du monde. 

H Arendt relie le problème de l’affaiblissement de l’autorité de l’éducateur et de 
l’enseignant, à un renoncement plus général vis-à-vis de la responsabilité du monde. Pour 
comprendre la crise de l’autorité en éducation, il faut donc sortir de l’école et regarder vers 
l’expérience politique. 

C’est dans le contexte de l’histoire de la fondation du monde romain que le mot et le concept 
d’autorité ont fait véritablement leur apparition – plus précisément dans le creuset d’une 
conviction commune : celle du caractère sacré de la fondation d’un monde perçue comme un 
« début central, décisif, irrépétable, un évènement unique29 ». Le mot latin auctoritas (autorité) 

 
26 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.243 
27 Ibid., p.248 
28 Ibid., p.250. 
29 Ibid., p.159. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

9 

– est issu du verbe augere : « augmenter ». Qu’y a-t-il à augmenter, et même à augmenter 
constamment, qui serait à l’origine du concept d’autorité ? Ni le bien-être, ni la somme de nos 
savoir-faire ou expériences individuelles, ni le progrès scientifique et technique, mais bien 
plutôt le geste de la fondation d’un monde qui engage l’autorité des fondateurs, puis de leurs 
premiers témoins et des témoins successifs, selon une tradition ininterrompue. H Arendt retient 
le caractère de « force liante30 » de cette autorité dont l’essence même est de garantir le lien 
entre l’ancien et le nouveau. L’autorité de l’adulte – celle qui oblige tout adulte à se poser 
comme éducateur, en tant qu’il est représentant du monde, c’est de témoigner que le monde est 
toujours fait de main d’hommes, confié aux hommes, et par-là fondé. Nous en déduisons que 
l’adulte-éducateur est appelé à être à son tour auctor : celui qui augmente la confiance (il est le 
garant, le répondant d’un monde), et celui qui invite à agir (à la manière de l’initiateur, du 
fondateur). L’éducateur ne peut pas être en défiance par rapport au monde, ni par rapport au 
passé. De là, son autorité n’est pas une autorité « de pouvoir » mais de confiance. « Le caractère 
autoritaire de l’augmentation », écrit H Arendt, se définit comme ce « qui n’a besoin pour se 
faire entendre ni de prendre la forme d’un ordre, ni de recourir à la contrainte extérieure31 ». 
L’autorité, dérivée du geste de fondation, relie tout acte à un commencement – augmente et 
confirme l’action humaine, mais ne la commande pas32. L’autorité de l’éducateur, et tout 
particulièrement celle de l’enseignant, leste d’une tradition, l’effort humain, toujours à 
renouveler, de prendre en charge la continuité du monde, de s’y risquer en l’orientant de 
manière nouvelle. Elle éveille et développe le courage de la prise d’initiative, de l’action. Cette 
autorité qui ne s’impose pas attire l’activité humaine au-delà de la simple répétition monotone 
du travail, mais sans doute aussi au-delà de l’illusion de toute-puissance et d’indépendance que 
peut procurer l’œuvre. 

« Dans le cas de l’éducation, la responsabilité du monde prend la forme de l’autorité. » Il est 
vain de ramener la crise de l’autorité à un phénomène affectant avant tout la sphère éducative. 
Elle n’est que le contrecoup d’une crise qui affecte de prime abord la vie publique et politique : 
elle résulte du refus de prendre des responsabilités ou d’en confier. L’autorité a perdu sa racine, 
car « partout où a existé une véritable autorité, elle était liée à la responsabilité de la marche du 
monde33. » La disparition de l’autorité dans les sphères pré-politiques de la famille et de l’école 
est donc bien, selon H. Arendt, le reflet d’un refus plus général, de la part des adultes, d’ajouter 
une pierre à un édifice commencé – le reflet d’un mécontentement et d’un dégoût tel à l’égard 
du monde, qu’il s’étend jusqu’à un refus de donner aux enfants le bagage nécessaire pour 
l’habiter en le sauvant de la ruine. Ce processus d’aliénation au monde relève d’un profond 
déficit d’espérance qui frappe d’impuissance l’acte éducatif presque à l’insu de l’éducateur et 
malgré lui. L’éducateur ne peut plus s’appuyer sur le monde. 

Penser ce que nous faisons 

Faut-il alors que le monde s’appuie sur l’éducateur, que l’acte éducatif soit à proprement 
parler un exercice d’espérance dont le monde n’est plus capable ? Au cœur du désaccord, propre 
à la Modernité, entre « l’éthique particulière des principes d’éducation » et « les principes 
éthiques et moraux de la société en général », l’éducateur est apparu comme le gardien de la 

 
30 Ibid., p.162 
31 Ibid., p.162 
32 H Arendt revisite l’image de la pyramide pour figurer l’ordre hiérarchique établi par l’autorité : « c’est comme 
si la pyramide n’avait pas son sommet dans la hauteur d’un ciel situé au-dessus (ou, comme dans le christianisme, 
au-delà) de la terre, mais dans la profondeur d’un passé terrestre. » Ibid., p.163 
33 Ibid., p.243. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

10 

mémoire vive de la possibilité toujours ouverte de l’action des hommes. Mais l’éducateur n’en 
est pas pour autant un conservateur au sens immédiat du terme : en effet, on ne peut isoler 
l’école en en faisant un monde contre le monde, ni non plus lui donner mission d’éduquer dans 
le but illusoire de permettre à un monde sorti de ses gonds de revenir en arrière. H. Arendt ouvre 
une autre voie qui confirme et assure en profondeur la dimension d’autorité et de transmission 
inhérente à l’acte éducatif. Si l’éducation est en bute à la contradiction de devoir s’exercer dans 
un monde qui ne reconnaît ni l’autorité ni la transmission, alors « il n’appartient pas seulement 
aux professeurs et aux éducateurs mais à chacun de nous, dans la mesure où nous vivons 
ensemble dans un seul monde avec nos enfants et avec les jeunes, d’adopter envers eux une 
attitude radicalement différente de celle que nous adoptons les uns envers les autres34. » H. 
Arendt propose ici de revisiter l’antique distinction entre l’oïkia et l’agora : il faut aujourd’hui 
qu’à l’intérieur du même monde subsiste une ligne invisible qui permette de séparer et 
différencier nettement la relation intergénérationnelle par essence vouée à être éducative, de la 
relation entre pairs en laquelle se joue la conduite des affaires humaines dans le monde 
commun. Il ne s’agit pas ici de dresser un mur qui isole les enfants dans leur monde ou les 
sépare du monde, mais bien de délimiter avec netteté le temps propre de l’éducation, dans une 
relation qui prend au sérieux la nouveauté qu’est l’enfant et la responsabilité qui définit l’adulte. 
La première qualité de l’éducation – dans la mesure où elle se distingue du fait d’apprendre – 
est alors qu’elle doit avoir un terme (tandis que l’on peut continuer à apprendre toute sa vie). 
La deuxième est qu’elle oblige tout adulte – pas seulement l’éducateur ou l’enseignant – et 
qu’elle ne saurait donc, selon H. Arendt, être érigée en une science autonome qui ferait de la « 
pédagogie » une affaire de spécialistes. Cette nécessaire attitude éducative, qui oblige tout 
adulte, le rappelle à l’urgence de sa propre responsabilité envers le monde, et inversement. 
L’amour des enfants et l’amour du monde sont les deux côtés d’une même disposition qui est 
en définitive une disposition d’espérance. Nous sommes ici renvoyés à cette dette de gratitude 
contractée par avance, que nous avons évoquée en introduction de notre propos, dont tout adulte 
est redevable vis-à-vis du nouveau – et toujours bienvenu – qu’est l’enfant. Pour pouvoir 
éduquer – pour que la famille et l’école puissent assumer pleinement leur rôle – il faut des 
adultes qui sachent attendre, reconnaître et aimer la nouveauté qu’est l’enfant. 
 

L’acte éducatif à la lumière de l’espérance chrétienne 

La philosophe a cherché à établir l’acte éducatif dans sa dimension haute et irremplaçable. 
Nous pourrions être tentés d’y ajouter les valeurs du christianisme. Nous nous tromperions. 
L’éducateur chrétien est convoqué bien plus radicalement, non à un simple élargissement de 
perspective, mais bien plutôt à revisiter les perspectives ouvertes par le travail de la pensée, en 
se situant résolument sous une autre lumière : la lumière de la Foi. Cette démarche, loin de 
déprécier le texte arendtien, en confirmera sans doute la force spéculative – qui manque bien 
souvent lorsqu’il est question d’éducation. L’attention portée sur quelques passages de 
l’Encyclique Spe salvi va nous conduire encore à interroger notre attitude vis-à-vis de la 
nouveauté – mais une nouveauté autrement donnée, autrement assurée, à laquelle l’acte éducatif 
vient en quelque manière prêter assistance. 

Chaque génération est un nouveau commencement 

Nous avons souligné, chez Hannah Arendt, l’accent mis sur le commencement que signifie 
chaque nouveau venu en ce monde et qui oblige l’éducateur à protéger et promouvoir la 

 
34 Ibid., p.250 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

11 

possibilité offerte à chaque nouvelle génération d’entreprendre quelque chose de neuf et 
d’apporter ainsi au monde l’espérance d’un renouvellement. Cette lecture philosophique 
nous a sans doute préparés à être particulièrement attentifs à ce qui, dans l’Encyclique Spe 
salvi, met en résonance le message chrétien sur l’espérance et l’invitation de la philosophe à 
réinterroger notre attitude vis-à-vis de la natalité. « La liberté – écrit Benoît XVI – 
présuppose que, dans les décisions fondamentales, tout homme, chaque génération, est un 
nouveau commencement35. » L’éducateur a affaire avec cette liberté. Quelle est-elle ? Dans 
quel champ s’exerce-t-elle ? Pour saisir ce que recouvrent ces « décisions fondamentales » 
où la liberté se révèle, nous devons distinguer deux sortes de progrès : un progrès 
additionnable – mais « qui n’est possible que dans le domaine matériel » : il s’agit du progrès 
scientifique et technique, qui conduit « vers une maîtrise toujours plus grande de la nature ». 
Mais il y a aussi un progrès non additionnable – celui qui relève « de la conscience éthique 
et de la décision morale » : un progrès toujours à reprendre, toujours à recommencer, « pour 
la simple raison que la liberté de l'homme est toujours nouvelle et qu'elle doit toujours 
prendre à nouveau ses décisions. Jamais elles ne sont simplement déjà prises pour nous par 
d'autres – dans un tel cas, en effet, nous ne serions plus libres36. » Chaque génération nouvelle 
doit répondre à nouveau de cette liberté. La tâche éducative est donc toujours ouverte, 
actuelle ; la famille et l’école rendent en permanence un service d’urgence. Mais c’est au 
regard de cette actualité et de cette urgence que le respect du passé et l’exigence de la 
transmission prennent leur pleine signification. L’éducation apporte des « instruments », 
mais qui sont, là encore, de deux sortes : « Les nouvelles générations peuvent assurément 
construire sur la connaissance et sur les expériences de celles qui les ont précédées, comme 
elles peuvent puiser au trésor moral de l'humanité entière. Mais elles peuvent aussi le refuser, 
parce que ce trésor ne peut pas avoir la même évidence que les inventions matérielles. Le 
trésor moral de l'humanité n'est pas présent comme sont présents les instruments que l'on 
utilise ; il existe comme invitation à la liberté et comme possibilité pour cette liberté37. » 
Cette distinction est essentielle : l’acte éducatif est exercice d’espérance dans la difficile 
mission de rejoindre la fragile liberté humaine, de lui prêter assistance précisément en 
l’éveillant à elle-même, à ses possibilités. La connaissance est à accueillir comme une 
responsabilité, soulignait le Pape François lors de sa rencontre avec les jeunes universitaires 
de Lisbonne38. 

Le lien entre l’ancien et le nouveau 

De même, nous trouvons dans l’Encyclique, une sollicitation à renouveler de vigilance au 
sujet de notre attitude vis-à-vis du passé et du sens de l’autorité et de la transmission. Dès le 
début de notre lecture, nous sommes invités à faire le lien entre l’ancien et le nouveau, en 
écoutant « encore un peu plus attentivement, le témoignage de la Bible sur l’espérance39. » 
Mais si ce témoignage fait autorité, c’est parce que le message chrétien sur l’espérance n’est 
pas quelque chose qui serait seulement à connaître, mais bien plutôt une « communication 

 
35 Benoît XVI, Lettre Encyclique Spe salvi, op.cit, n°24. 
36 Ibid. 
37 Ibid. 
38 XXXVIIèmes journées Mondiales de la Jeunesse, 3 août 2023. 
39 Lettre Encyclique Spe salvi, 2007, n°2. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

12 

qui produit des faits et qui change la vie ». Ainsi Saint Paul peut rappeler aux Éphésiens 
qu’avant leur conversion au Christ, ils étaient « sans espérance et sans Dieu dans le monde 
», ou écrire aux Thessaloniciens qu’ils ne doivent pas être « abattus comme les autres qui 
n’ont pas d’espérance ». Les Lettres de Saint Pierre et de Saint Paul manifestent que 
l’autorité du témoignage des premiers apôtres est bien une autorité de confiance dans le sens 
où elle repose sur « le fait d’avoir reçu comme don une espérance crédible ». Ces textes 
fondateurs s’adressent à nous avec la même force d’attraction, exercent sur nous leur force 
liante. Mais l’auteur de l’Encyclique souligne qu’il s’agit de bien plus que de renforcer une 
disposition subjective à regarder vers l’avenir. Ces textes anciens témoignent de ce que 
l’avenir est comme attiré dans le présent, descend dans le présent. Il s’agit de recevoir à 
notre tour un don et de nous en laisser transformer : « La porte obscure du temps, de l’avenir, 
a été ouverte toute grande. Celui qui a l’espérance vit différemment, une vie nouvelle lui a 
déjà été donnée40. » Ancrer l’acte éducatif dans l’espérance signifie fondamentalement, pour 
l’éducateur chrétien, rendre compte de cette vie nouvelle déjà offerte : c’est à la lumière de 
cette espérance qu’il peut transmettre la connaissance et l’expérience passées, répondre de 
ce monde, et y introduire les nouvelles générations. 

La qualité de la relation éducative 

Mais comment l’espérance peut-elle se rendre perceptible – véritablement visible, tangible 
et audible dans le monde et dans notre vie présente ? Cette question est majeure pour l’éducateur 
chrétien qui cherche à penser ce qu’il fait. L’espérance ne saurait être conservée dans 
l’implicite. Tout chrétien est appelé à en répondre, mais l’éducateur y est convoqué d’une 
manière spécifique au cœur même de sa pratique. Cependant, plutôt que d’interroger 
immédiatement cette pratique, en se demandant ce que l’on pourrait mettre en place de nouveau, 
l’auteur de l’Encyclique nous apprend à regarder tout d’abord du côté de celui qui reçoit 
l’espérance en posant ainsi la question : que perçoit-il qui le révèle à lui-même de manière 
nouvelle ? Nous trouvons ici la possibilité de reprendre à un autre niveau ce que Hannah Arendt 
appelait la tendance de toute vie à apparaître à la lumière. Benoît XVI offre à notre méditation 
une figure concrète qui témoigne de ce que l’espérance provient toujours d’une rencontre, d’une 
« rencontre réelle » qui surgit dans la temporalité d’une vie individuelle et vient bouleverser 
cette temporalité même. Cette figure est celle de Sainte Joséphine Bakhita, née dans le Darfour, 
au Soudan. Une enfant. Vendue comme esclave à l’âge de neuf ans. Qui n’a pas su ce que c’était 
que d’être protégée, éduquée. Jusqu’à l’âge de treize ans, elle ne connaît la figure de l’adulte 
que sous les traits de maîtres tortionnaires. Mais un jour, elle entend dire qu’il y a un autre 
Maître, un Maître au-dessus de tous les autres maîtres, qui, celui-là, était bon... Dans 
l’évènement de cette rencontre, qu’a-t-elle découvert ? Qu’elle était « connue et aimée », et 
qu’elle était « attendue. » Mais non pas tout d’abord comme on attendrait d’elle quelque chose, 
un résultat, une action – mais au sens où sa propre vie lui est signifiée comme précieuse et riche 
– riche d’un avenir qui transcende même les attentes de ce monde. « Par la connaissance de 
cette espérance – écrit Benoît XVI – elle était ‘rachetée’, elle ne se sentait plus une esclave, 
mais une fille de Dieu libre. » Si Joséphine peut enfin sortir de l’ombre, s’apparaître à elle- 
même sous une lumière nouvelle, cette révélation de soi, pourtant, ne vient pas d’abord de son 
effort, de sa prise d’initiative : Joséphine fait plutôt l’expérience que sa propre vie est assumée 

 
40 Ibid. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

13 

par le Christ, « ce Maître [qui] avait lui-même personnellement dû affronter le destin d’être 
battu et [qui] maintenant l’attendait à la droite de Dieu le Père41. » 

L’expérience de cette enfant, qui a été arrachée à ses parents, qui n’est sans doute jamais 
allée à l’école, met pourtant en lumière une dimension essentielle : l’acte éducatif peut 
prédisposer à l’espérance, s’il est vivifié par une qualité de relation en laquelle l’enfant ou le 
jeune peut s’éprouver comme connu, aimé, attendu. Dans la relation familiale, le visage 
paternel ou maternel dit déjà quelque chose de « la vraie physionomie de l’espérance 
chrétienne42 », posant sur l’enfant le regard de l’amour inconditionnel. L’enseignant, d’une 
toute autre façon, prédispose l’intelligence à l’espérance chrétienne, dans une parole 
véritablement adressée43, qui transmet, en même temps que le savoir, l’expérience de la 
recherche de la vérité et du souci du bien, de façon à éveiller en l’enfant cette secrète affinité 
avec la vérité qui lui est essentielle et en laquelle il peut se reconnaître et être reconnu. Cette 
parole enseignante fait plus que de communiquer seulement un contenu informatif, vise plus 
loin que l’évaluation de connaissances ou de compétences. Elle ouvre une dimension 
d’intériorité en enseignant en même temps que toute vie humaine est une vie reliée. 

Il n’y a qu’un seul Maître 

Mais il y a aussi, pour l’éducateur chrétien, dans l’exigence même de cette qualité de relation, 
à considérer une nécessaire part de retrait ou de dessaisissement de soi. Le seul vrai Maître est 
le Christ, derrière lequel s’effacent toutes les autres figures du maître. Pour nous mettre sur la 
voie de comprendre la nature de ce dessaisissement, nous pouvons nous arrêter à un passage de 
l’Encyclique où Benoît XVI commente un détail iconographique datant des premiers temps du 
christianisme. Vers la fin du troisième siècle, apparaît pour la première fois à Rome, tracée sur 
le sarcophage d’un enfant, une représentation du Christ dans le contexte de l’épisode 
évangélique de la résurrection de Lazare : le Christ y est dessiné, tenant dans une main 
l’Évangile, dans l’autre, le bâton du philosophe. Mais l’auteur de l’Encyclique précise 
immédiatement que ce bâton indique une rupture de signification : il ne renvoie plus à 
l’itinérance des nombreux philosophes qui, à cette époque de l’Antiquité, allaient de ville en 
ville pour dispenser leur enseignement, et parmi lesquels on peinait à trouver ce que l’on 
attendait alors d’un vrai philosophe : être un maître de vie, capable d’enseigner l’art essentiel 
d’être homme. En effet, sur ce sarcophage, le Christ apparaît maintenant comme ce vrai 
philosophe : son bâton signifie qu’il est vainqueur de la mort. Il ne s’identifie pas aux 
philosophes itinérants. Bien plus, il est lui-même « la voie ». Il enseigne « qui, en réalité, est 
l’homme, et ce qu’il doit faire pour être vraiment homme » ; il indique aussi, poursuit Benoît 
XVI, « la voie au-delà de la mort ; seul celui qui est en mesure de faire ainsi est un vrai maître 
de la vie44 ». 

Comment cette œuvre d’art, qui vient auréoler de la lumière nouvelle de l’espérance 
l’évènement très ancien de la mort d’un enfant, annonçant le Christ comme l’unique Maître, 

 
41 Ibid., n°3. 
42 Ibid., n°23 
43 L’excellent ouvrage de Catherine Chalier, Transmettre de génération en génération (publié en 2023 aux éditons 
Salvator), souligne tout l’enjeu de cette dimension dative de la parole. L’auteur s’intéresse à la complexité des 
liens qui se tissent entre soi et l’autre, entre une génération et une autre, à travers l’analyse 
d’une série d’actes de transmission tels que raconter, expliquer et démontrer, écouter... Elle met en lumière la 
puissance vivifiante et reliante de ces actes de transmission, en lesquels nous retrouvons cette dimension 
d’autorité libératrice développée par Hannah Arendt. 
44 Benoît XVI, Lettre Encyclique Spe salvi, op.cit., n°6 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

14 

peut-elle être pour nous source d’inspiration ? Il nous faut faire ici un bref détour au-delà du 
texte de l’Encyclique, pour nous appuyer sur l’expérience d’un saint évêque de la fin de 
l’Antiquité. Saint Augustin, lorsqu’il prend la parole pour enseigner, commence par avertir son 
auditoire : « Je ne vous dis pas écoutez-moi, je vous dis écoutez avec moi ». La clé de 
compréhension de l’acte éducatif comme exercice d’espérance tient peut-être en ces mots. 
Selon Augustin, au sens strict, l’enseignant et l’apprenant écoutent ensemble. Cela n’a rien à 
voir avec la classe inversée ou quelque autre pratique de pédagogie différenciée. Il s’agit là 
d’une disposition intérieure profonde de l’enseignant. Selon Augustin, qu’est-ce que 
l’enseignant et l’apprenant écoutent ensemble ? Une voix. Une voix qui ne résonne pas du 
dehors, mais qui est celle d’un maître intérieur, et ceci non seulement pour ce qui relève de la 
compréhension du surnaturel, des vérités de la Foi, mais aussi pour ce qui relève du champ de 
ce que nous pouvons atteindre par la lumière naturelle de la raison – comme le précise le 
philosophe Jean-Louis Chrétien dans son ouvrage « Saint Augustin et les actes de parole45 ». 
L’enseignant et l’apprenant se laissent instruire ensemble, séjournent ensemble dans la même 
lumière, s’efforcent ensemble de capter la vérité : « c’est la vérité qui préside intérieurement à 
l’esprit lui-même, que nous consultons » – mais Augustin de préciser aussitôt : « avertis peut- 
être par les mots pour la consulter46. » L’enseignant n’est ni l’origine ni le détenteur de cette 
vérité. Ces mots qui « avertissent », qui disposent à écouter, qui donnent de se porter 
mutuellement à apprendre, qui éveillent et stimulent cette secrète affinité avec la vérité que 
nous avons évoquée plus haut, c’est la parole de l’enseignant. « C’est en écoutant ensemble – 
dit Augustin – que nous écoutons mieux. [...] En effet dans cette école, nous sommes tous 
condisciples. » J.L. Chrétien commente ainsi : « Et tout cela requiert que nous parlions, que 
nous nous parlions. Que notre parole ne puisse au sens strict enseigner la vérité ne la délivre 
pas de ses tâches, mais seulement de sa présomption, et donc ne l’envoie à ses tâches que plus 
vivement47. » Dans ce dessaisissement, apparaît sous une lumière nouvelle la responsabilité de 
l’éducateur, et la grandeur de sa tâche : il ne tend pas lui-même la vérité à ses élèves – comme 
on communiquerait une information –, il les fait tendre à la vérité ; il libère en eux la capacité 
à apprendre, et lui-même élargit son propre apprendre en y exerçant les autres. Dans cette 
perspective l’apprendre est au-dessus de l’enseigner. Si ultimement, ce qui est à enseigner 
dépasse la parole de l’enseignant, celle-ci y dispose : elle conduit l’enseigné, et l’enseignant 
lui-même, à une surabondance de sens toujours à rechercher, et à rechercher ensemble – une 
surabondance de sens qui nous lie en une expérience commune et nous relie au Maître divin. 
C’est tout en un dans ce lien et cette transcendance, saisi lui-même par la puissance de cette 
force liante, que l’éducateur peut répondre de ce monde auprès des nouvelles générations, en 
un acte éducatif qui se révèle exercice d’espérance. 

 

Pour citer cet article 

Référence électronique 

Claire Lebrethon « L’acte éducatif, exercice d’espérance. Une source d’inspiration chez la 
philosophe Hannah Arendt », Educatio [En ligne], 16 bis | 2026. URL : http://revue-educatio.eu 

 
45 Chrétien Jean-Louis, Saint Augustin et les actes de parole, Paris, PUF, 2013. 
46 Cité par J.L. Chrétien, Saint Augustin et les actes de parole, op. cit., p.106. 
47 Ibid., p.109. 



 
  n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu] 

15 

Droits d’auteurs 

Tous droits réservés 
 


