---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

L’acte éducatif, exercice d’espérance.

Une source d’inspiration chez la philosophe Hannah Arendt

Claire Lebrethon !

Résumé

Est-il possible d’envisager 1’acte éducatif comme un exercice d’espérance ? Pour Hannah Arendt,
I’enjeu de la tiche éducative repose sur notre capacité a reconnaitre en chaque nouvelle génération et
en chaque enfant, ’espérance d’un renouvellement du monde qui le préserve de sa ruine. Cette place
fondamentale accordée a I’attitude vis-a-vis de la nouveauté constitue une source d’inspiration pour
penser ’acte éducatif a la lumiére d’une nouveauté déja donnée, assurée, telle qu’elle est portée par
I’espérance chrétienne.

Mots clés
Educateur chrétien — Espérance — Role de I’école — Role de la famille — Autorité — Transmission —
Dialogue intergénérationnel

Abstract

Is it possible to consider the act of education as an exercise in hope? For Hannah Arendt, the challenge
of the educational task lies in our ability to recognize in each new generation and in each child the hope
of a renewal of the world that preserves it from its ruin. This fundamental place given to the attitude
towards novelty constitutes a source of inspiration for thinking about the act of education in the light of
a novelty that is already given, assured, as it is carried by Christian hope.

Keywords
Christian educator — Hope — Role of the school — Role of the family — Authority — Transmission —
Intergenerational dialogue

Resumen

(Es posible considerar el acto educativo como un ejercicio de esperanza? Para Hannah Arendt, el reto
de la tarea educativa reside en nuestra capacidad para reconocer en cada nueva generacion y en cada
nifio la esperanza de una renovacion del mundo que lo preserve de su ruina. Este lugar fundamental que
se concede a la actitud frente a la novedad constituye una fuente de inspiracion para pensar el acto

!'1 Doyen de la Faculté de philosophie de I’Institut Catholique de Toulouse claire.lebrethon@ict-toulouse. fr



mailto:claire.lebrethon@ict-toulouse.fr

---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

educativo a la luz de una novedad ya dada, asegurada, tal y como la transmite la esperanza cristiana.

Palabras clave
Educador cristiano — Esperanza — Papel de la escuela — Papel de la familia — Autoridad — Transmision
— Didlogo intergeneracional

Sommario

E possibile considerare I'atto educativo come un esercizio di speranza? Per Hannah Arendt, la sfida del
compito educativo risiede nella nostra capacita di riconoscere in ogni nuova generazione € in ogni
bambino la speranza di un rinnovamento del mondo che lo preservi dalla rovina. Questo ruolo
fondamentale attribuito all'atteggiamento nei confronti della novita costituisce una fonte di ispirazione
per pensare l'atto educativo alla luce di una novita gia data, certa, cosi come ¢ portata dalla speranza
cristiana.

Parole chiave
Educatore cristiano — Speranza — Ruolo della scuola — Ruolo della famiglia — Autorita — Trasmissione
— Dialogo intergenerazionale

Le Pacte Global n’est pas un vaste programme d’éducation de 1’humanité, mais une
invitation pressante a une alliance — a une « vaste alliance éducative’ ». Une invitation a
enraciner 1’acte éducatif, considéré tout en un dans sa dimension mondaine et transcendante,
dans trois dispositions éthiques fondamentales : le courage, la responsabilité créative, I’amour
qui se met au service. Il ne s’agit pas tant de nous précipiter en avant pour adapter nos pratiques,
toujours apres coup, au rythme des changements sociaux ou technoscientifiques qui vont en
s’accélérant. Bien plutdt, nous sommes contemporains d’un changement d’époque dont la
puissance de déstabilisation nous impose de penser a la racine ce que nous faisons.

Penser ce que nous faisons, c’est précisément 1’exigence posée par la philosophe Hannah
Arendt. Les trois dispositions éthiques de 1’éducateur résonnent dans sa pensée de 1’éducation
comme une sorte de basse continue. Aimons-nous assez ? — interroge H. Arendt — Aimons-nous
assez le monde pour le sauver de sa ruine qui serait inévitable sans I’espérance d’un
renouvellement confié aux générations qui nous suivent ? Aimons-nous assez nos enfants
« pour ne pas [...] leur enlever leur chance d’entreprendre quelque chose de neuf, quelque chose
que nous n’avions pas prévu, mais les préparer d’avance a la tdche de renouveler un monde
commun® ? » Tout dépend alors, selon la philosophe, de cette attitude vis-a-vis de la natalité —
une attitude qui, pour étre pleinement éducative, exige 1’engagement des adultes a représenter
ce monde et a s’en porter responsables vis-a-vis de chaque nouvelle génération. De 1a, nous
pouvons saisir dans quelle mesure, pour H. Arendt, I’acte d’éduquer est un acte d’espérance en
la continuité d’un monde habitable pour ’humanité, et porter un regard neuf sur les notions
classiques d’autorité, de transmission, de dialogue intergénérationnel, de nécessaire
différenciation de I’espace éducatif et de I’espace public.

H Arendt veut trouver une réponse au grand danger moderne de ’aliénation au monde —une
perte de I’amour du monde — qui produit 1’effondrement de pans entiers du monde commun.

« Qui réfléchit sur les principes d’éducation doit tenir compte de ce processus d’aliénation
au monde ; il peut méme admettre que nous nous trouvons sans doute 1a en face d’un processus

2 Message du Pape Frangois & I’occasion du lancement du Pacte Educatif, 2019
3 Arendt Hannah, La crise de la culture, Trad. P. Lévy, Paris, Gallimard, 1972, p.252.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

automatique, a la seule condition qu’il n’oublie pas que la pensée et I’action de I’homme
peuvent interrompre et arréter un tel processus*. » Mais cette espérance de renouvellement du
monde commun, qui se lit sur le visage de I’homme et plus particulierement sur le visage de
chaque enfant — chaque nouveau-venu en ce monde — comme le percoit H. Arendt, trouve dans
I’espérance chrétienne son amplitude et son ancrage décisif. « Méme les chrétiens, écrit Benoit
XVI, dans le contexte de leurs connaissances et de leurs expériences, doivent apprendre de
maniére renouvelée en quoi consiste véritablement leur espérance, ce qu'ils ont a offrir au
monde et ce que, a l'inverse, ils ne peuvent pas offrir’. » Nous chercherons a mettre ’acte
¢ducatif sous la pleine lumicre de I’espérance en introduisant une lecture de quelques passages
de I’encyclique Spe salvi en contrepoint de la réflexion arendtienne.

L’attitude vis-a-vis de la natalité.

« L’essence de 1’éducation est la natalité, le fait que des étres humains naissent dans le
monde®. » Cet énoncé pourrait sembler d’une surprenante banalité. Cependant, il n’est pas sir
qu’il résonne pour nous aujourd’hui comme une bonne nouvelle. Dans quel monde arrivent-ils
ces nouveaux nés, et que pourront-ils y faire ? Nous ne sommes pas dans un contexte
d’enthousiasme vers 1’avenir, de confiance dans le progrés de I’humanité ni dans I’apport
civilisateur d’une culture. Nous avons perdu la maitrise. Nous avons expérimenté que la science
solitaire, la technique nue, c’est-a-dire sans la culture, sans 1’éthique, nous dépouillent.

« L’essence de I’éducation est la natalité » : il y a pourtant bien la une interpellation vive.
L’ceuvre d’éducation est faussée si elle prend pour base et source d’orientation la recherche des
solutions aux problémes que nous avons-nous-mémes créés par nos auto-conditionnements
humains’. L’ceuvre d’éducation ne sera jamais un plan d’amélioration continue. Ce qui est
interrogé ici fondamentalement, c’est notre capacité a accueillir, en I’enfant, une promesse de
renouvellement : « le commencement inhérent a la naissance ne peut se faire sentir dans le
monde que parce que le nouveau venu posséde la faculté d’entreprendre du neuf®. » L’existence
des enfants oblige I’adulte, dans le double sens d’un devoir impératif — celui d’éduquer — et tout
aussi immédiatement, d’une dette de gratitude contractée par avance, une sorte de lacher-prise
—un acte de confiance en un renouvellement possible. Nous ne pouvons pas nous dérober. Toute
la pensée de 1’éducation de H. Arendt repose sur ce sens de la nouveauté. Nous sommes donc
invités a accorder « une plus grande attention et une plus grande signification aux nouveaux
venus par la naissance’. » Les Anciens Grecs nous disent quelque chose de cette signification,
qui appelaient neoi (véo), les nouveaux, ceux que nous appelons aujourd’hui adolescents — mot
issu du latin, qui porte le sens inchoatif du verbe adolescere (se développer, grandir), signifiant
par-1a la survenue d’une dynamique de progression d’un autre ordre que les progrés de
I’enfance, le passage a un statut ou un mode d’étre-au-monde nouveau, un changement
essentiel, une prise d’initiative : « C’est par le verbe et ’acte que nous nous insérons dans le

4 1bid., p.249-250.
5 Benoit XVI, Lettre Encyclique Spe salvi, 2007, n°22.
¢ Arendt Hannah, La crise de la culture, op.cit., p.224.

7 Arendt Hannah, Condition de ’homme moderne, Trad. G. Fradier, Paris, Calmann-Lévy, 2018, p.62 : « Outre
les conditions dans lesquelles la vie est donnée a ’homme sur Terre, et en partie sur leur base, les hommes créent
constamment des conditions fabriquées qui leur sont propres et qui, malgré leur origine humaine et leur
variabilité, ont la méme force de conditionnement que les objets naturels. [...] C’est pourquoi les hommes quoi
qu’ils fassent, sont toujours des étres conditionnés. »

8 Ibid
° Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.227



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

monde humain, et cette insertion est comme une seconde naissance dans laquelle nous
confirmons et assumons le fait brut de notre apparition physique originelle. [...] Son impulsion
vient du commencement venu au monde a I’heure de notre naissance et auquel nous répondons
en commengant du neuf de notre propre initiative'?. »

C’est précisément toujours sur fond d’un trouble affectant notre attitude vis-a-vis de la
natalité, que la tache éducative peut se trouver en danger de se contredire ou de se retourner
contre elle-méme. Les trois principales contrefacons de la tache éducative, que dénonce H.
Arendt, ont pour point commun d’affaiblir ou de briser le moment de la prise d’initiative
inhérent au concept de natalité.

Premier danger : la dilution de la tiche éducative dans la sphére sociale et politique.

Le présupposé est que tout le monde est a éduquer — les adultes aussi bien que les enfants,
de sorte que les sphéres sociale et politique se saisissent, a différents degrés, de 1’éducation du
peuple tout entier. Cet effacement des différences anthropologiques — ici celle de la différence
des ages de la vie — vient gommer la spécificité et la responsabilité inhérentes aux relations
parents-enfants et professeur-éléves. Mais cette tendance est le reflet d’un autre effacement,
plus profond et plus dangereux : celui des différences fondamentales qui structurent 1’activité
humaine. Car c’est a partir de ces différences que 1’on comprend ou se situe au plus haut point
la capacité de renouvellement d’un monde commun que 1’éducation doit promouvoir et
protéger. Selon H. Arendt, la vie de I’homme — plus précisément sa vie active dans le monde —
est fondamentalement structurée en trois activités distinctes : le travail, I’ceuvre et I’action. Ces
trois modalités de 1’activité humaine se référent « aux conditions de base dans lesquelles la vie
sur Terre est donnée a I’homme » : Pactivité de ’homme est travail — elle correspond a la
nécessité de pourvoir aux besoins de la vie ; mais elle n’est pas que cela, elle est aussi ceuvre,
c’est-a-dire capacité de se donner un « monde » issu de I’art et de la technique, car pour qu’il y
ait vie individuelle, il faut pouvoir s identifier dans une appartenance a un monde et non pas
seulement se trouver dans un milieu naturel ; mais 1’activité de I’homme est plus encore : elle
est action, c¢’est-a-dire prise d’initiative, capacité a se faire voir et entendre parmi la pluralité
des hommes pour prendre part au difficile travail de 1’édification d’un monde commun, et
pouvoir en répondre — c’est-a-dire prendre part a la vie politique au sens large. L’action est
donc, écrit H. Arendt, I’activité « le plus étroitement liée a la condition humaine de natalité!! » :
Elle correspond a la charge d’initiative et de nouveauté que contient I’activité humaine et
suppose donc que I’on soit « prét a risquer la révélation'? » du Soi qui agit et qui parle. Or elle
exige, pour pouvoir s’exercer, que 1’éducation soit terminée — que cesse précisément la forme
de la supériorité de 1’adulte sur ’enfant qui prévaut dans la relation éducative et qui ne peut
exister que dans les sphéres pré-politiques de la famille ou de 1’école. Si la sphére publique
devient de fagon diffuse sphére éducative, il n’y a plus d’espace pour cette révélation de soi et
cette responsabilisation vis-a-vis du monde. La forme de relation de supériorité propre a
I’éducation doit conserver un caractere radicalement provisoire et ne peut inspirer la sphere
sociale et politique. « L’éducation ne peut jouer aucun rdle en politique — écrit H. Arendt — car
en politique ¢’est toujours a ceux qui sont déja éduqués que I’on a affaire. Quiconque se propose

10 Arendt Hannah, Condition de ’homme moderne, op. cit., p301-302

1'bid., p.62 et 63. Nous lisons aussi p.303 : « Le fait que ’homme est capable d’action signifie que de sa part
on peut s’attendre a I’inattendu, qu’il est en mesure d’accomplir ce qui est infiniment improbable. Et cela a son
tour n’est possible que parce que chaque homme est unique, de sorte qu’a chaque naissance quelque chose
d’uniquement neuf arrive au monde. »

2 Ibid., p.305



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

d’éduquer les adultes se propose en fait de jouer les tuteurs et de les détourner de toute activité
politique!>. »

Second danger : la prétention de I’éducation a vouloir édifier le monde de demain.

Ce second danger — qui a pourtant I’apparence d’une bonne intention — reléve de la tendance
a vouloir déterminer a 1’avance et a la place des nouvelles générations, ce que sera le monde
dont elles porteront la responsabilité. Il y a 1a, selon la philosophe, une profonde contradiction :
« en réalité, on se refuse a accorder a ces mémes enfants, dont on souhaite faire les citoyens
d’un utopique lendemain, le rdle qui sera le leur dans le corps politique ; car du point de vue
des nouveaux, si nouvelles que puissent étre les propositions du monde adulte, elles sont
nécessairement plus vieilles qu’ils ne sont eux-mémes. » Ainsi prétendre « former une
génération nouvelle pour un monde nouveau traduit en fait le désir de refuser aux nouveaux
arrivants leurs chances d’innover. » Il nous est parfois difficile de réaliser que le monde de
demain n’appartient pas a I’éducateur ni au systéme éducatif dont il dépend, mais bien a
I’éduqué. Grande est la tentation de réduire 1’activité éducative a I’acquisition de compétences,
de savoir-faire, voire de savoir-vivre prédéterminés au regard d’un monde futur que 1’on pose
déja comme « un fait accompli'* ».

Troisieme danger : la démission de I’éducation face au « monde de I’enfant ».

H. Arendt dénonce I’illusion qui consiste a croire qu’il existe un « monde de I’enfant » au
sens ou les enfants seraient capables de former une société et de s’autogouverner de manicre
autonome, affranchis de I’autorité des adultes — comme si la tiche d’édifier un monde commun
pouvait relever d’une capacité immédiate et spontanée. Il y a la, pour I’enfant, le risque d’une
tyrannie cachée, celle du poids du groupe sur I’individu qui se retrouve « dans la situation par
définition sans espoir de quelqu’un appartenant a une minorité réduite a une personne, face a
’absolue majorité de toutes les autres'>. » Ce que reléve H Arendt ¢’est que d’une part, dans
cette situation, « il n’a pratiquement aucune chance de se révolter ou de faire quelque chose de
sa propre initiative » : sa capacité a entreprendre du neuf s’en trouve d’emblée disqualifiée, et
que d’autre part il est privé de « monde » puisque sont brisées « les relations réelles et normales
qui proviennent du fait que, dans le monde, des gens de tous ages vivent ensemble
simultanément!®. » Or ¢’est dans la relation a I’adulte et au regard d’un monde commun que
I’enfant peut progressivement s’assumer comme ce neos, c€ « nouveau », ou entrer dans
I’adolescere — c’est-a-dire se préparer a y apparaitre et s’y révéler a son tour comme
commencement.

La famille et I’école, lieux d’exercice de I’espérance

Si I’acte éducatif est étroitement i€ & une attitude juste vis-a-vis de la natalité, vis-a-vis des
nouveaux nés en ce monde, il s’agit alors de déterminer dans quelle mesure, selon Hannah
Arendt, la famille et I’école, en tant qu’elles fournissent un espace réservé, proprement éducatif,
constituent vis-a-vis de ce monde ce que nous pourrions appeler des lieux d’exercice de
I’espérance.

13 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.227-228.
14 Ibid.

15 Tbid., p.233

16 Tbid



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

La famille préserve ’enfant et préserve le monde.

Elle préserve I’enfant en tant qu’il est « nouveau » a un double titre. Il entre dans la vie
comme un nouvel étre humain : il a la fragilit¢ d’un étre en devenir, immature, et s’assimile
par-1a a tout le monde vivant ; mais aussi, il entre dans le monde comme un « nouveau », un
étranger dans un monde qui lui est inconnu. Cette nouveauté a double titre fait signe vers la
nécessité d’ une mise en relation progressive qui ne concerne pas le vivant simplement animal.
L’animal entre en interaction immédiate avec un milieu naturel ; son existence individuelle
vient se fondre dans le mouvement circulaire du renouvellement des espéces qui compense sa
mortalité individuelle. Or la naissance de ’enfant, dans sa nouveauté, signifie une rupture de
cette circularité : si ’enfant est nouveau, et méme étranger, c’est bien par rapport a un monde,
parce qu’il y a un monde qui existait avant lui et qui subsistera apres sa mort. L’étre-mortel de
I’individu humain, signifie la reconnaissance d’une vie : « La mortalit¢ humaine vient de ce que
la vie individuelle, ayant de la naissance a la mort une histoire reconnaissable, se détache de la
vie biologique. Elle se distingue de tous les étres par une course en ligne droite qui coupe, pour
ainsi dire, le mouvement circulaire de la vie biologique!’. » Si la vie de tout homme a besoin
d’étre reconnue, le monde aussi a besoin, d’une toute autre maniere qu’un simple milieu naturel,
de ce flot régulier de nouveaux-venus qui seront susceptibles d’y laisser une trace : une vie
humaine n’est jamais anodine. Elle est en quelque manicre attendue.

C’est parce que le nouveau-venu est attendu, que la premiére phase de sa vie en tant qu’étre-
en-croissance étranger au monde a besoin d’un espace propre, doublement protecteur. H.
Arendt nous invite a penser en profondeur la fonction protectrice de la famille, prenant comme
source d’inspiration la distinction nette héritée de la Grece antique, entre 1’oikia (la maisonnée)
et ’agora — entre I’espace privé et ’espace public. La famille est un rempart qui protege le
monde contre I’étre-étranger du nouveau venu'®, et qui protége I’enfant contre le monde. Plus
précisément, qui le protége « contre I’aspect public du monde!® ». La vie en tant que vie a besoin
d’échapper a la publicité constitutive du monde. « Dans le monde public, commun a tous, les
personnes comptent, et aussi 1’ceuvre, c’est-a-dire I’ceuvre de nos mains par laquelle chacun de
nous contribue a notre monde commun, mais 14, la vie en tant que vie ne compte pas : le monde
ne peut pas s’y intéresser et elle doit s’en cacher et s’en protéger. Toute vie, et non seulement
la vie végétative, émerge de 1’obscurité, et si forte que soit sa tendance naturelle a se mettre en
lumiére, a néanmoins besoin de la sécurité de I’obscurité pour parvenir & maturité?°. » Iy a un
danger a ce que la vie de I’enfant vienne se fondre a la lumie¢re du monde, comme la vie de
I’individu-animal se fond dans le cycle de la vie biologique. Il faut prendre le caractére privatif
de la famille en un sens résolument positif : si la vie et la croissance de I’enfant comptent a ce
point c’est parce que précisément le monde doit I’attendre, mieux encore, 1’espérer, et donc lui
laisser le temps de sa croissance. La famille doit en quelque maniére retenir la tendance
naturelle de toute vie a sortir a la lumicre. Elle préserve ainsi I’étre-étranger-au-monde qui est
le propre de I’enfant, et qui est la garantie de sa nouveauté — et elle assume par-la sa
responsabilité a I’égard de la continuité du monde.

17 Arendt Hannah, Condition de I’homme moderne, op. cit., p.76.

18 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.239 : « Mais ce monde aussi a besoin d’une protection qui
I’empéche d’étre dévasté et détruit par la vague des nouveaux venus qui déferle sur lui a chaque nouvelle
génération »

19 Ibid

20 Ibid



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

L’école, sphére médiane entre I’espace privé familial et la publicité du monde.

L’école vient en quelque manicre inverser le mouvement protecteur de la famille, en
saisissant la tendance vitale a se développer et se révéler a la lumicre. L’école ouvre au nouveau
un acces au monde, mais elle « n’est en aucune fagon le monde, et ne doit pas se donner pour
tel ; c’est plutdt I’institution qui s’intercale entre le monde et le domaine privé que constitue le
foyer pour permettre la transition entre la famille et le monde?!. » H. Arendt théatralise cette
transition comme un jeu d’apparition réciproque. D’une part, il faut que I’enfant apprenne d’un
¢ducateur et d’un enseignant ce qu’est le monde, pour que le monde apparaisse a I’enfant sous
un certain éclairage. Ainsi ’enfant tisse un lien avec des figures de ce monde, les adultes
éducateurs, qui assument d’en étre les représentants, c’est-a-dire, pour lui, ceux qui le lui font
apparaitre et qui peuvent en répondre. Le monde doit étre consciemment et méthodiquement
confié a la connaissance et au bon vouloir des nouveaux-venus. D’autre part, il faut que I’enfant
apparaisse au monde — qu’il apprenne a apparaitre pour se révéler lui-méme au monde comme
qui il est. Pour I’instant, la seule vie de 1’enfant ne dit rien au monde, n’agit en rien sur le monde.

« A cette étape de I’éducation, les adultes sont une fois de plus responsables de I’enfant »,
mais non plus seulement pour se soucier de ce que I’enfant grandisse dans de bonnes conditions,
mais plutot pour lui offrir I’environnement favorable au libre épanouissement de ce qui le rend
unique, ce qui fait « qu’il n’est pas seulement un étranger dans le monde mais ‘quelque chose’
qui n’a jamais existé auparavant*?. » C’est bien cela la finalité véritable du développement de
ses capacités et de ses talents propres. L’école est le lieu ou le nouveau venu au monde apprend
a apparaitre — le lieu de transition ou 1’on passe d’étranger-au-monde — d’une sorte d’aliénation
au monde ignorante de soi — a nouveau-au-monde, nouveau au sein de la pluralité humaine.
L’école, premier lieu d’un certain apparaitre du monde, constitue en méme temps le lieu pour
I’apparition active de soi : affirmer sa nouveauté, la développer, la mettre progressivement a la
lumicre. « Cette apparence — écrit H. Arendt — bien différente de la simple existence corporelle,
repose sur I’initiative, mais une initiative dont aucun étre humain ne peut s’abstenir s’il veut
rester humain?. » Or c¢’est éminemment par 1’action — et non par le travail, ni méme
véritablement par I’euvre — que nous commencgons du neuf par notre propre initiative. Agir, ce
n’est ni répéter le geste du travail, ni acquérir a notre tour la compétence d’un savoir-faire ;
C’est, suivant le sens du verbe grec archein, tout en un commencer et impulser une orientation.
Nous sommes nés responsables du monde, et le courage et la responsabilité créative, sans doute
aussi ’amour qui se met au service, forment la réponse qui, de notre propre initiative, confirme
notre naissance. Mais H Arendt évoque tout aussitot 1’exigence d’une « qualité de révélation ».
Il est impossible, écrit-elle, de révéler qui I’on est volontairement, « comme si 1’on possédait ce
‘qui’ et que I’on puisse en disposer de la méme manicre que 1’on a des qualités et que 1’on en
dispose?*. » Il y a un risque dans cette révélation : il s’agit de se révéler comme sujet de I’action
; car sans une identité unique et distincte, sans un nom attaché a elle, aucune action n’a de sens.
Cette révélation de soi exige alors de s’engager dans une parole — non pas seulement une «
parole utile », moyen de communication et d’information, ou simple accompagnement d’un
geste technique. H. Arendt précise : « L’acte ne prend sens que par la parole dans laquelle ’agent
s’identifie comme acteur, annongant ce qu’il fait, ce qu’il a fait, ce qu’il veut faire®. » La
seulement nous pouvons comprendre ce que signifie le sens vrai d’un monde comme espace

2 bid., p.242.

22 Tbid

23 Arendt Hannah, Condition de I’homme moderne, op. cit., p.300.
2 Tbid., p.305.

> Tbid., p.304.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

public : cette publicité signifie une lumiére qui ne se contente pas de faire miroiter des objets a
la portée de ’homme, des produits de sa fabrication, mais bien plutdt qui laisse entrevoir le
monde comme tissé d’actions — un tissage d’actes et de paroles, imprévisible, souvent
irréversible, et seul capable de déclencher des processus nouveaux. Le propre de I’école est de
former au courage de risquer cette révélation.

La relation éducative prend ici sa dimension la plus haute : « vis-a-vis des jeunes, les
éducateurs font [...] figure de représentants d’un monde dont, bien qu’eux-mémes ne I’aient pas
construit, ils doivent assumer la responsabilité, méme si, secrétement ou ouvertement, ils le
souhaitent différent de ce qu’il est. Cette responsabilité n’est pas imposée arbitrairement aux
¢ducateurs ; elle est implicite du fait que les jeunes sont introduits par les adultes dans un monde
en perpétuel changement. Qui refuse d’assumer cette responsabilit¢ du monde ne devrait ni
avoir d’enfant, ni avoir le droit de prendre part a leur éducation®S. » Le propos est sans appel.
Etre adulte c’est se porter responsable du monde, donner 1’exemple d’attacher son nom au
monde, sans quoi il n’y a personne pour confier ce monde a d’autres. L’éducateur, au nom de
tous les adultes, donne a apparaitre ce monde ‘en 1’état’, mais non comme un monde livré a des
forces anonymes ; il y attache son nom, pour ainsi dire par procuration, représentant tous ceux
qui ont « fait » ce monde dans le tissu des affaires et des relations humaines ; il ouvre I’acces a
ce monde par la médiation d’une intelligibilité possible, d’une histoire, d’un héritage d’actions
humaines — c’est sans doute cela s’en porter responsable : confier a un renouvellement possible,
ce qui appartient déja au passé. Il y a une gravité du geste éducatif.

L’attitude vis-a-vis du passé.

Il appartient a I’éducateur, représentant du monde, « de faire le lien entre I’ancien et le
nouveau : sa profession exige de lui un immense respect du passé?’. » Pour entrer plus avant
dans les questions qui concernent directement l’¢ducation — celles de 1’autorité, de la
transmission, du nécessaire dialogue intergénérationnel — c¢’est notre attitude vis a vis du passé
qu’il s’agit maintenant d’interroger. Mais la se révele immédiatement une tension : « Dans le
monde moderne, le probléme de I’éducation tient au fait que par sa nature méme I’éducation ne
peut faire fi de ’autorité, ni de la tradition, et qu’elle doit cependant s’exercer dans un monde
qui n’est pas structuré par ’autorité ni retenu par la tradition?®. » Il y a contradiction entre 1’état
du monde et la nature méme de I’acte éducatif.

La crise de I’autorité, symptome d’une déresponsabilisation a I’égard du monde.

H Arendt relie le probléeme de 1’affaiblissement de 1’autorit¢é de 1’éducateur et de
I’enseignant, a un renoncement plus général vis-a-vis de la responsabilit¢ du monde. Pour
comprendre la crise de 1’autorité en éducation, il faut donc sortir de 1’école et regarder vers
I’expérience politique.

C’est dans le contexte de I’histoire de la fondation du monde romain que le mot et le concept
d’autorité ont fait véritablement leur apparition — plus précisément dans le creuset d’une
conviction commune : celle du caractere sacré de la fondation d’un monde pergue comme un
« début central, décisif, irrépétable, un événement unique®’ ». Le mot latin auctoritas (autorité)

26 Arendt Hannah, La crise de la culture, op. cit., p.243
27 Ibid., p.248
8 Thid., p.250.
2 Ibid., p.159.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

— est issu du verbe augere : « augmenter ». Qu’y a-t-il & augmenter, et méme a augmenter
constamment, qui serait a 1’origine du concept d’autorité ? Ni le bien-étre, ni la somme de nos
savoir-faire ou expériences individuelles, ni le progres scientifique et technique, mais bien
plutdt le geste de la fondation d’un monde qui engage 1’autorité des fondateurs, puis de leurs
premiers témoins et des témoins successifs, selon une tradition ininterrompue. H Arendt retient
le caractére de « force liante*? » de cette autorité dont I’essence méme est de garantir le lien
entre I’ancien et le nouveau. L’autorité de 1’adulte — celle qui oblige tout adulte a se poser
comme éducateur, en tant qu’il est représentant du monde, c’est de témoigner que le monde est
toujours fait de main d’hommes, confi¢ aux hommes, et par-la fondé. Nous en déduisons que
I’adulte-éducateur est appelé a étre a son tour auctor : celui qui augmente la confiance (il est le
garant, le répondant d’un monde), et celui qui invite a agir (2 la manicre de I'initiateur, du
fondateur). L’éducateur ne peut pas étre en défiance par rapport au monde, ni par rapport au
passé. De 1a, son autorité n’est pas une autorité « de pouvoir » mais de confiance. « Le caractére
autoritaire de I’augmentation », écrit H Arendt, se définit comme ce « qui n’a besoin pour se
faire entendre ni de prendre la forme d’un ordre, ni de recourir a la contrainte extérieure’! ».
L’autorité, dérivée du geste de fondation, relie tout acte a un commencement — augmente et
confirme I’action humaine, mais ne la commande pas®2. L’autorité de 1’éducateur, et tout
particulicrement celle de I’enseignant, leste d’une tradition, 1’effort humain, toujours a
renouveler, de prendre en charge la continuit¢ du monde, de s’y risquer en I’orientant de
maniére nouvelle. Elle éveille et développe le courage de la prise d’initiative, de I’action. Cette
autorité qui ne s’impose pas attire 1’activité humaine au-dela de la simple répétition monotone
du travail, mais sans doute aussi au-dela de I’illusion de toute-puissance et d’indépendance que
peut procurer I’ceuvre.

« Dans le cas de I’éducation, la responsabilit¢ du monde prend la forme de 1’autorité. » Il est
vain de ramener la crise de I’autorité a un phénomene affectant avant tout la sphere éducative.
Elle n’est que le contrecoup d’une crise qui affecte de prime abord la vie publique et politique :
elle résulte du refus de prendre des responsabilités ou d’en confier. L’autorité a perdu sa racine,
car « partout ou a existé une véritable autorité, elle était liée a la responsabilité de la marche du
monde*?. » La disparition de I’autorité dans les sphéres pré-politiques de la famille et de 1’école
est donc bien, selon H. Arendt, le reflet d’un refus plus général, de la part des adultes, d’ajouter
une pierre a un édifice commencé — le reflet d’un mécontentement et d’un dégot tel a 1’égard
du monde, qu’il s’étend jusqu’a un refus de donner aux enfants le bagage nécessaire pour
I’habiter en le sauvant de la ruine. Ce processus d’aliénation au monde reléve d’un profond
déficit d’espérance qui frappe d’impuissance ’acte éducatif presque a I’insu de 1’éducateur et
malgré lui. L’éducateur ne peut plus s’appuyer sur le monde.

Penser ce que nous faisons

Faut-il alors que le monde s’appuie sur 1’éducateur, que I’acte éducatif soit & proprement
parler un exercice d’espérance dont le monde n’est plus capable ? Au coeur du désaccord, propre
a la Modernité, entre « 1’éthique particuliere des principes d’éducation » et « les principes
éthiques et moraux de la société en général », 1I’éducateur est apparu comme le gardien de la

30 Ibid., p.162
31 Ibid., p.162

32 H Arendt revisite I’image de la pyramide pour figurer I’ordre hiérarchique établi par I’autorité : « ¢’est comme
si la pyramide n’avait pas son sommet dans la hauteur d’un ciel situé¢ au-dessus (ou, comme dans le christianisme,
au-dela) de la terre, mais dans la profondeur d’un passé terrestre. » Ibid., p.163

¥ Ibid., p.243.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

mémoire vive de la possibilité toujours ouverte de I’action des hommes. Mais I’éducateur n’en
est pas pour autant un conservateur au sens immédiat du terme : en effet, on ne peut isoler
I’école en en faisant un monde contre le monde, ni non plus lui donner mission d’éduquer dans
le but illusoire de permettre a un monde sorti de ses gonds de revenir en arriére. H. Arendt ouvre
une autre voie qui confirme et assure en profondeur la dimension d’autorité et de transmission
inhérente a I’acte éducatif. Si I’éducation est en bute a la contradiction de devoir s’exercer dans
un monde qui ne reconnait ni I’autorité ni la transmission, alors « il n’appartient pas seulement
aux professeurs et aux éducateurs mais a chacun de nous, dans la mesure ou nous vivons
ensemble dans un seul monde avec nos enfants et avec les jeunes, d’adopter envers eux une
attitude radicalement différente de celle que nous adoptons les uns envers les autres®*. » H.
Arendt propose ici de revisiter I’antique distinction entre 1 'oikia et /’agora : il faut aujourd’hui
qu’a lintérieur du méme monde subsiste une ligne invisible qui permette de séparer et
différencier nettement la relation intergénérationnelle par essence vouée a étre éducative, de la
relation entre pairs en laquelle se joue la conduite des affaires humaines dans le monde
commun. Il ne s’agit pas ici de dresser un mur qui isole les enfants dans leur monde ou les
sépare du monde, mais bien de délimiter avec netteté le temps propre de 1’éducation, dans une
relation qui prend au sérieux la nouveauté qu’est I’enfant et la responsabilite qui définit I’adulte.
La premiere qualité de 1’éducation — dans la mesure ou elle se distingue du fait d ‘apprendre —
est alors qu’elle doit avoir un terme (tandis que 1’on peut continuer a apprendre toute sa vie).
La deuxiéme est qu’elle oblige tout adulte — pas seulement I’éducateur ou I’enseignant — et
qu’elle ne saurait donc, selon H. Arendt, étre érigée en une science autonome qui ferait de la «
pédagogie » une affaire de spécialistes. Cette nécessaire attitude éducative, qui oblige tout
adulte, le rappelle a I'urgence de sa propre responsabilité envers le monde, et inversement.
L’amour des enfants et ’amour du monde sont les deux c6tés d’une méme disposition qui est
en définitive une disposition d’espérance. Nous sommes ici renvoyés a cette dette de gratitude
contractée par avance, que nous avons évoquée en introduction de notre propos, dont tout adulte
est redevable vis-a-vis du nouveau — et toujours bienvenu — qu’est ’enfant. Pour pouvoir
éduquer — pour que la famille et I’école puissent assumer pleinement leur role — il faut des
adultes qui sachent attendre, reconnaitre et aimer la nouveauté qu’est 1’enfant.

L’acte éducatif a 1a lumiére de ’espérance chrétienne

La philosophe a cherché a établir I’acte éducatif dans sa dimension haute et irremplagable.
Nous pourrions étre tentés d’y ajouter les valeurs du christianisme. Nous nous tromperions.
L’éducateur chrétien est convoqué bien plus radicalement, non a un simple ¢élargissement de
perspective, mais bien plutot a revisiter les perspectives ouvertes par le travail de la pensée, en
se situant résolument sous une autre lumicre : la lumiére de la Foi. Cette démarche, loin de
déprécier le texte arendtien, en confirmera sans doute la force spéculative — qui manque bien
souvent lorsqu’il est question d’éducation. L’attention portée sur quelques passages de
I’Encyclique Spe salvi va nous conduire encore a interroger notre attitude vis-a-vis de la
nouveauté —mais une nouveauté autrement donnée, autrement assurée, a laquelle I’acte éducatif
vient en quelque manicre préter assistance.

Chaque génération est un nouveau commencement

Nous avons souligné, chez Hannah Arendt, I’accent mis sur le commencement que signifie
chaque nouveau venu en ce monde et qui oblige 1’éducateur a protéger et promouvoir la

3 Ibid., p.250

10



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

possibilité offerte a chaque nouvelle génération d’entreprendre quelque chose de neuf et
d’apporter ainsi au monde I’espérance d’un renouvellement. Cette lecture philosophique
nous a sans doute préparés a étre particulierement attentifs a ce qui, dans 1I’Encyclique Spe
salvi, met en résonance le message chrétien sur I’espérance et 1’invitation de la philosophe a
réinterroger notre attitude vis-a-vis de la natalité. « La liberté — écrit Benoit XVI —
présuppose que, dans les décisions fondamentales, tout homme, chaque génération, est un
nouveau commencement®. » L’éducateur a affaire avec cette liberté. Quelle est-elle ? Dans
quel champ s’exerce-t-elle ? Pour saisir ce que recouvrent ces « décisions fondamentales »
ou la liberté¢ se révele, nous devons distinguer deux sortes de progrés : un progres
additionnable — mais « qui n’est possible que dans le domaine matériel » : il s’agit du progres
scientifique et technique, qui conduit « vers une maitrise toujours plus grande de la nature ».
Mais il y a aussi un progres non additionnable — celui qui reléve « de la conscience éthique
et de la décision morale » : un progres toujours a reprendre, toujours a recommencer, « pour
la simple raison que la libert¢ de 'homme est toujours nouvelle et qu'elle doit toujours
prendre a nouveau ses décisions. Jamais elles ne sont simplement déja prises pour nous par
d'autres — dans un tel cas, en effet, nous ne serions plus libres*®. » Chaque génération nouvelle
doit répondre a nouveau de cette liberté. La tache éducative est donc toujours ouverte,
actuelle ; la famille et I’école rendent en permanence un service d’urgence. Mais c’est au
regard de cette actualité et de cette urgence que le respect du passé et ’exigence de la
transmission prennent leur pleine signification. L’éducation apporte des « instruments »,
mais qui sont, l1a encore, de deux sortes : « Les nouvelles générations peuvent assurément
construire sur la connaissance et sur les expériences de celles qui les ont précédées, comme
elles peuvent puiser au trésor moral de 'humanité enti¢re. Mais elles peuvent aussi le refuser,
parce que ce trésor ne peut pas avoir la méme évidence que les inventions matérielles. Le
trésor moral de 'humanité n'est pas présent comme sont présents les instruments que l'on
utilise ; il existe comme invitation a la liberté et comme possibilité pour cette liberté®’. »
Cette distinction est essentielle : 1’acte éducatif est exercice d’espérance dans la difficile
mission de rejoindre la fragile liberté humaine, de lui préter assistance précisément en
I’éveillant a elle-méme, a ses possibilités. La connaissance est a accueillir comme une
responsabilité, soulignait le Pape Francois lors de sa rencontre avec les jeunes universitaires
de Lisbonne?s.

Le lien entre ’ancien et le nouveau

De méme, nous trouvons dans I’Encyclique, une sollicitation a renouveler de vigilance au
sujet de notre attitude vis-a-vis du passé et du sens de I’autorité et de la transmission. D¢s le
début de notre lecture, nous sommes invités a faire le lien entre 1’ancien et le nouveau, en
écoutant « encore un peu plus attentivement, le témoignage de la Bible sur I’espérance®. »
Mais si ce témoignage fait autorité, c’est parce que le message chrétien sur 1’espérance n’est
pas quelque chose qui serait seulement a connaitre, mais bien plutét une « communication

35 Benoit X VI, Lettre Encyclique Spe salvi, op.cit, n°24.

36 Ibid.

37 Ibid.

38 XXX VIlémes journées Mondiales de la Jeunesse, 3 aofit 2023.

39 Lettre Encyclique Spe salvi, 2007, n°2.

11



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

qui produit des faits et qui change la vie ». Ainsi Saint Paul peut rappeler aux Ephésiens
qu’avant leur conversion au Christ, ils étaient « sans espérance et sans Dieu dans le monde
», ou écrire aux Thessaloniciens qu’ils ne doivent pas étre « abattus comme les autres qui
n’ont pas d’espérance ». Les Lettres de Saint Pierre et de Saint Paul manifestent que
autorité du témoignage des premiers apdtres est bien une autorité de confiance dans le sens
ou elle repose sur « le fait d’avoir regu comme don une espérance crédible ». Ces textes
fondateurs s’adressent a nous avec la méme force d’attraction, exercent sur nous leur force
liante. Mais I’auteur de 1I’Encyclique souligne qu’il s’agit de bien plus que de renforcer une
disposition subjective a regarder vers I’avenir. Ces textes anciens témoignent de ce que
I’avenir est comme attiré dans le présent, descend dans le présent. Il s’agit de recevoir a
notre tour un don et de nous en laisser transformer : « La porte obscure du temps, de I’avenir,
a été ouverte toute grande. Celui qui a I’espérance vit différemment, une vie nouvelle lui a
déja été donnée®. » Ancrer I’acte éducatif dans I’espérance signifie fondamentalement, pour
I’éducateur chrétien, rendre compte de cette vie nouvelle déja offerte : c’est a la lumicre de
cette espérance qu’il peut transmettre la connaissance et I’expérience passées, répondre de
ce monde, et y introduire les nouvelles générations.

La qualité de la relation éducative

Mais comment 1’espérance peut-elle se rendre perceptible — véritablement visible, tangible
et audible dans le monde et dans notre vie présente ? Cette question est majeure pour I’éducateur
chrétien qui cherche a penser ce qu’il fait. L’espérance ne saurait étre conservée dans
I’implicite. Tout chrétien est appelé a en répondre, mais I’éducateur y est convoqué d’une
manicre spécifique au coeur méme de sa pratique. Cependant, plutdt que d’interroger
immédiatement cette pratique, en se demandant ce que I’on pourrait mettre en place de nouveau,
I’auteur de I’Encyclique nous apprend a regarder tout d’abord du c6té de celui qui regoit
I’espérance en posant ainsi la question : que percoit-il qui le révéle a lui-méme de maniére
nouvelle ? Nous trouvons ici la possibilité de reprendre a un autre niveau ce que Hannah Arendt
appelait la tendance de toute vie a apparaitre a la lumiere. Benoit XVI offre a notre méditation
une figure concrete qui témoigne de ce que I’espérance provient toujours d’une rencontre, d’une
« rencontre réelle » qui surgit dans la temporalité d’une vie individuelle et vient bouleverser
cette temporalit¢ méme. Cette figure est celle de Sainte Joséphine Bakhita, née dans le Darfour,
au Soudan. Une enfant. Vendue comme esclave a I’age de neuf ans. Qui n’a pas su ce que c’était
que d’étre protégée, éduquée. Jusqu’a I’age de treize ans, elle ne connait la figure de 1’adulte
que sous les traits de maitres tortionnaires. Mais un jour, elle entend dire qu’il y a un autre
Maitre, un Maitre au-dessus de tous les autres maitres, qui, celui-1a, était bon... Dans
I’événement de cette rencontre, qu’a-t-elle découvert ? Qu’elle était « connue et aimée », et
qu’elle était « attendue. » Mais non pas tout d’abord comme on attendrait d’elle quelque chose,
un résultat, une action — mais au sens ou sa propre vie lui est signifiée comme précieuse et riche
— riche d’un avenir qui transcende méme les attentes de ce monde. « Par la connaissance de
cette espérance — écrit Benoit XVI — elle était ‘rachetée’, elle ne se sentait plus une esclave,
mais une fille de Dieu libre. » Si Joséphine peut enfin sortir de I’ombre, s’apparaitre a elle-
méme sous une lumicre nouvelle, cette révélation de soi, pourtant, ne vient pas d’abord de son
effort, de sa prise d’initiative : Joséphine fait plutdt I’expérience que sa propre vie est assumeée

40 Ibid.

12



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

par le Christ, « ce Maitre [qui] avait lui-méme personnellement di affronter le destin d’étre
battu et [qui] maintenant ’attendait a la droite de Dieu le Pére*!. »

L’expérience de cette enfant, qui a été arrachée a ses parents, qui n’est sans doute jamais
allée a I’école, met pourtant en lumiére une dimension essentielle : 1’acte éducatif peut
prédisposer a I’espérance, s’il est vivifié par une qualité de relation en laquelle I’enfant ou le
jeune peut s’éprouver comme connu, aimé, attendu. Dans la relation familiale, le visage
paternel ou maternel dit déja quelque chose de « la vraie physionomie de I’espérance
chrétienne*? », posant sur ’enfant le regard de 1’amour inconditionnel. L’enseignant, d’une
toute autre fagon, prédispose I’intelligence a 1’espérance chrétienne, dans une parole
véritablement adressée®’, qui transmet, en méme temps que le savoir, ’expérience de la
recherche de la vérité et du souci du bien, de fagon a éveiller en I’enfant cette secréte affinité
avec la verité qui lui est essentielle et en laquelle il peut se reconnaitre et étre reconnu. Cette
parole enseignante fait plus que de communiquer seulement un contenu informatif, vise plus
loin que I’évaluation de connaissances ou de compétences. Elle ouvre une dimension
d’intériorité en enseignant en méme temps que toute vie humaine est une vie reliée.

Il n’y a qu’un seul Maitre

Mais il y a aussi, pour I’éducateur chrétien, dans I’exigence méme de cette qualité de relation,
a considérer une nécessaire part de retrait ou de dessaisissement de soi. Le seul vrai Maitre est
le Christ, derriere lequel s’effacent toutes les autres figures du maitre. Pour nous mettre sur la
voie de comprendre la nature de ce dessaisissement, nous pouvons nous arréter a un passage de
I’Encyclique ou Benoit XVI commente un détail iconographique datant des premiers temps du
christianisme. Vers la fin du troisiéme siecle, apparait pour la premicre fois a Rome, tracée sur
le sarcophage d’un enfant, une représentation du Christ dans le contexte de I’épisode
é¢vangélique de la résurrection de Lazare : le Christ y est dessiné, tenant dans une main
I’Evangile, dans 1’autre, le baton du philosophe. Mais 1’auteur de I’Encyclique précise
immédiatement que ce baton indique une rupture de signification : il ne renvoie plus a
I’itinérance des nombreux philosophes qui, a cette époque de I’ Antiquité, allaient de ville en
ville pour dispenser leur enseignement, et parmi lesquels on peinait a trouver ce que 1’on
attendait alors d’un vrai philosophe : étre un maitre de vie, capable d’enseigner I’art essentiel
d’étre homme. En effet, sur ce sarcophage, le Christ apparait maintenant comme ce vrai
philosophe : son baton signifie qu’il est vainqueur de la mort. Il ne s’identifie pas aux
philosophes itinérants. Bien plus, il est lui-méme « la voie ». Il enseigne « qui, en réalité, est
I’homme, et ce qu’il doit faire pour étre vraiment homme » ; il indique aussi, poursuit Benoit
XVI, «la voie au-dela de la mort ; seul celui qui est en mesure de faire ainsi est un vrai maitre
de la vie** ».

Comment cette ceuvre d’art, qui vient auréoler de la lumiére nouvelle de I’espérance
I’événement trés ancien de la mort d’un enfant, annongant le Christ comme 1’'unique Maitre,

4! Ibid., n°3.
42 Ibid., n°23
43 L’excellent ouvrage de Catherine Chalier, Transmettre de génération en génération (publié en 2023 aux éditons

Salvator), souligne tout I’enjeu de cette dimension dative de la parole. L auteur s’intéresse a la complexité des
liens qui se tissent entre soi et 1’autre, entre une génération et une autre, a travers I’analyse

d’une série d’actes de transmission tels que raconter, expliquer et démontrer, écouter... Elle met en lumiere la
puissance vivifiante et reliante de ces actes de transmission, en lesquels nous retrouvons cette dimension
d’autorité libératrice développée par Hannah Arendt.

4 Benoit XVI, Lettre Encyclique Spe salvi, op.cit., n°6

13



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

peut-elle étre pour nous source d’inspiration ? Il nous faut faire ici un bref détour au-dela du
texte de I’Encyclique, pour nous appuyer sur 1’expérience d’un saint évéque de la fin de
I’ Antiquité. Saint Augustin, lorsqu’il prend la parole pour enseigner, commence par avertir son
auditoire : « Je ne vous dis pas écoutez-moi, je vous dis écoutez avec moi ». La clé de
compréhension de I’acte éducatif comme exercice d’espérance tient peut-étre en ces mots.
Selon Augustin, au sens strict, I’enseignant et ’apprenant écoutent ensemble. Cela n’a rien a
voir avec la classe inversée ou quelque autre pratique de pédagogie différenciée. Il s’agit 1a
d’une disposition intérieure profonde de I’enseignant. Selon Augustin, qu’est-ce que
I’enseignant et I’apprenant écoutent ensemble ? Une voix. Une voix qui ne résonne pas du
dehors, mais qui est celle d’un maitre intérieur, et ceci non seulement pour ce qui reléve de la
compréhension du surnaturel, des vérités de la Foi, mais aussi pour ce qui reléve du champ de
ce que nous pouvons atteindre par la lumiere naturelle de la raison — comme le précise le
philosophe Jean-Louis Chrétien dans son ouvrage « Saint Augustin et les actes de parole® ».
L’enseignant et I’apprenant se laissent instruire ensemble, séjournent ensemble dans la méme
lumicre, s’efforcent ensemble de capter la vérité : « c’est la vérité qui préside intérieurement a
I’esprit lui-méme, que nous consultons » — mais Augustin de préciser aussitot : « avertis peut-
étre par les mots pour la consulter®. » L enseignant n’est ni ’origine ni le détenteur de cette
vérité. Ces mots qui « avertissent », qui disposent a écouter, qui donnent de se porter
mutuellement a apprendre, qui éveillent et stimulent cette secréte affinité avec la vérité que
nous avons évoquée plus haut, c’est la parole de 1’enseignant. « C’est en écoutant ensemble —
dit Augustin — que nous écoutons mieux. [...] En effet dans cette école, nous sommes tous
condisciples. » J.L. Chrétien commente ainsi : « Et tout cela requiert que nous parlions, que
nous nous parlions. Que notre parole ne puisse au sens strict enseigner la vérité ne la délivre
pas de ses taches, mais seulement de sa présomption, et donc ne 1’envoie a ses taches que plus
vivement*’. » Dans ce dessaisissement, apparait sous une lumiére nouvelle la responsabilité de
I’éducateur, et la grandeur de sa tache : il ne tend pas lui-méme la vérité a ses éleves — comme
on communiquerait une information —, il les fait tendre a la vérité ; il libére en eux la capacité
a apprendre, et lui-méme élargit son propre apprendre en y exercant les autres. Dans cette
perspective |’apprendre est au-dessus de 1’enseigner. Si ultimement, ce qui est a enseigner
dépasse la parole de I’enseignant, celle-ci y dispose : elle conduit 1’enseigné, et I’enseignant
lui-méme, a une surabondance de sens toujours a rechercher, et a rechercher ensemble — une
surabondance de sens qui nous /ie en une expérience commune et nous relie au Maitre divin.
C’est tout en un dans ce lien et cette transcendance, saisi lui-méme par la puissance de cette
force liante, que I’éducateur peut répondre de ce monde aupres des nouvelles générations, en
un acte éducatif qui se révele exercice d’espérance.

Pour citer cet article

Référence électronique

Claire Lebrethon « L’acte éducatif, exercice d’espérance. Une source d’inspiration chez la
philosophe Hannah Arendt », Educatio [En ligne], 16 bis | 2026. URL : http://revue-educatio.eu

45 Chrétien Jean-Louis, Saint Augustin et les actes de parole, Paris, PUF, 2013.
46 Cité par J.L. Chrétien, Saint Augustin et les actes de parole, op. cit., p.106.
47 1bid., p.109.

14



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

Droits d’auteurs

Tous droits réservés

15



