---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

L’éleve, mon frére

Louis Lourme'’

Résumé

Cette contribution cherche a préciser ce que signifie enseigner en chrétien, en se placant non d’abord
du coté des contenus ou des cadres institutionnels, mais de la relation éducative elle-méme. Je soutiens
que la foi chrétienne modifie en premier lieu la maniére d’entrer en relation avec 1’éléve, en permettant
de le reconnaitre comme un frére. Une telle affirmation peut sembler paradoxale dans une relation
marquée par ’asymétrie des statuts, de I’age et de I’autorité. Pourtant, la fraternité chrétienne ne reléve
ni d’une simple proximité affective ni d’un idéal moral abstrait : elle constitue & la fois un cadre
originaire de la relation, fondé sur la paternit¢ de Dieu et I’Incarnation du Christ, et un principe
dynamique appelant a se déployer dans I’agir. Appliquée a I’enseignement, cette fraternité ne supprime
pas I’asymétrie pédagogique, mais elle en transforme le sens en interdisant toute prétention de
domination ou de maitrise de I’autre. L’¢léve est frere avant d’étre éleéve, ce qui oblige 1’enseignant a
reconnaitre sa singularité et a orienter 1’acte éducatif vers une émancipation. Cette perspective engage
la conscience de I’enseignant et appelle des médiations institutionnelles capables de traduire
concrétement la fraternité dans les pratiques éducatives. Ainsi comprise, la fraternité devient une clé
pour penser la spécificité de I’enseignement chrétien.

Mots clés : fraternité, relation éducative, asymeétrie, autorité, émancipation

Resumen

Esta contribucion pretende precisar lo que significa ensefiar como cristiano, situdndose no en primer
lugar desde el punto de vista de los contenidos o los marcos institucionales, sino desde la propia relacion
educativa. Sostengo que la fe cristiana modifica en primer lugar la forma de relacionarse con el alumno,
permitiendo reconocerlo como un hermano. Tal afirmacion puede parecer paraddjica en una relacion
marcada por la asimetria de estatus, edad y autoridad. Sin embargo, la fraternidad cristiana no es una
simple proximidad afectiva ni una ideal moral abstracto: constituye a la vez un marco originario de la
relacion, basado en la paternidad de Dios y la Encarnacion de Cristo, y un principio dinamico que llama
a desplegarse en la accion. Aplicada a la ensefanza, esta fraternidad no elimina la asimetria pedagogica,
pero transforma su significado al prohibir cualquier pretension de dominacion o control del otro. El
alumno es hermano antes que alumno, lo que obliga al profesor a reconocer su singularidad y a orientar
el acto educativo hacia la emancipacion. Esta perspectiva compromete la conciencia del profesor y
requiere mediaciones institucionales capaces de traducir concretamente la fraternidad en las practicas
educativas. Entendida asi, la fraternidad se convierte en una clave para pensar la especificidad de la
ensefianza cristiana.

Palabras clave: fraternidad, relacion educativa, asimetria, autoridad, emancipacion

" Doyen des Facnltés 1.oyola Paris



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

Abstract

This contribution seeks to clarify what it means to teach as a Christian, focusing not primarily
on content or institutional frameworks, but on the educational relationship itself. I argue that
the Christian faith primarily changes the way we relate to students, allowing us to recognise
them as brothers and sisters. Such a statement may seem paradoxical in a relationship marked
by asymmetry in status, age and authority. However, Christian fraternity is neither a simple
emotional closeness nor an abstract moral ideal: it is both an original framework for the
relationship, based on the fatherhood of God and the Incarnation of Christ, and a dynamic
principle that calls for action. Applied to teaching, this fraternity does not eliminate
pedagogical asymmetry, but it transforms its meaning by prohibiting any claim to domination
or control over the other. The student is a brother before being a student, which obliges the
teacher to recognise his or her uniqueness and to orient the educational act towards
emancipation. This perspective engages the teacher's conscience and calls for institutional
mediation capable of translating fraternity into concrete educational practices. Understood in
this way, fraternity becomes a key to thinking about the specificity of Christian teaching.

Keywords: fraternity, educational relationship, asymmetry, authority, emancipation

Sommario

Questo contributo cerca di precisare cosa significhi insegnare da cristiani, ponendosi non
tanto dal punto di vista dei contenuti o dei contesti istituzionali, quanto piuttosto dal punto di
vista del rapporto educativo stesso. Sostengo che la fede cristiana modifica in primo luogo il
modo di entrare in relazione con lo studente, consentendo di riconoscerlo come un fratello.
Una simile affermazione pud sembrare paradossale in una relazione caratterizzata
dall'asimmetria di status, eta e autorita. Tuttavia, la fraternita cristiana non ¢ né una semplice
vicinanza affettiva né un ideale morale astratto: costituisce sia un quadro originario della
relazione, fondato sulla paternita di Dio e sull'Incarnazione di Cristo, sia un principio
dinamico che richiede di dispiegarsi nell'agire. Applicata all'insegnamento, questa fraternita
non elimina I'asimmetria pedagogica, ma ne trasforma il significato, vietando ogni pretesa di
dominio o controllo sull'altro. Lo studente ¢ fratello prima di essere studente, il che obbliga
l'insegnante a riconoscere la sua unicita e a orientare 1'atto educativo verso I'emancipazione.
Questa prospettiva coinvolge la coscienza dell'insegnante e richiede mediazioni istituzionali
in grado di tradurre concretamente la fraternita nelle pratiche educative. Cosi intesa, la
fraternita diventa una chiave per pensare la specificita dell'insegnamento cristiano.

Parole chiave: fraternita, relazione educativa, asimmetria, autorita, emancipazione

Introduction — Que signifie enseigner en chrétien ?

L’expérience de I’enseignement est essentiellement a la fois une expérience de transmission
(culturelle, épistémique, méthodologique, sociale, etc.), et de relation entre des personnes.
Ainsi formulée, cette double détermination de I’enseignement est trés simple et classique, mais
elle permet de rendre compte du coeur de ce qui est vécu : un rapport entre des personnes qui
s’inscrit dans le temps, avec 1’objectif de faire passer un savoir, ou, au moins, de contribuer a
son acquisition. Bien sir, il se joue beaucoup d’autres choses que cela seulement dans une
expérience d’enseignement ; tous les enseignants savent bien, par exemple, que c’est une
expérience qui se joue aussi, pourrions-nous dire, entre nous et nous-mémes — ce que



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

I’expérience vient bouleverser et reconfigurer en moi excéde le cadre de cette double
détermination. Bien sir encore, les manicres de vivre cette expérience varient énormément
selon les personnes ou selon les périodes de la vie. Certains restent trés extérieurs et se tiennent
a distance (ce qu’on appelle bien maladroitement le respect d’une « posture professionnelle »),
d’autres surinvestissent les relations au point de ne plus savoir distinguer vraiment ou s’arréte
(et doit nécessairement s’arréter) la responsabilité. Oui, tout cela est bien connu et cette variété
des expériences particulicres fait la richesse et la profondeur des communautés éducatives en
méme temps qu’elle favorise les échanges interpersonnels, mais ces deux déterminations de
I’expérience (transmission et relation) sont comme des invariants.

Le cadre de la revue dans laquelle cette contribution trouve sa place autorise & mon sens que
nous puissions nous poser une question plus précise a partir de cette double détermination
générale, question trés simple mais tout a fait centrale et qui concerne la délimitation de ce qui
se trouve modifié¢ dans I’expérience de I’enseignement lorsque celle-ci est vécue dans un cadre
chrétien — si toutefois quelque chose se trouve effectivement modifié. Qu’est-ce que cela change
d’étre chrétien quand on enseigne ? Que signifie, en somme, enseigner en chrétien ?

Ainsi formulée, c’est évidemment une question qui est manifestement trés ordinaire —
presque banale. Mais est-ce bien le cas ? Je crois d’une part que si la question du propre de
I’éducation chrétienne se pose régulicrement et de maniére variée selon les auteurs et les
époques, elle se pose la plupart du temps sous des modalités externes a la personne qui enseigne.
On pourra ainsi se demander ce qui caractérise (ou devrait caractériser) une structure chrétienne
d’éducation, ou bien quelle conception de la personne 1’éducation chrétienne peut espérer
servir, ou encore s’il faudrait ajouter tel ou tel contenu explicite au programme d’enseignement,
etc. Autant de questions tout a fait essentielles bien entendu, mais qui détournent la question
initiale de sa dimension personnelle. D’autre part, je ne suis pas certain que les enseignants
aient tant que cela 1’occasion ou I’habitude de se poser cette question pour eux-mémes et de
maniére systématique, c’est-a-dire autrement qu’en passant (sur le modéle suivant : « a tel
moment de ma pratique, que signifie pour moi étre chrétien ? » ; ou encore, par exemple,
« devant telle difficulté, mon christianisme peut-il changer quelque chose a ma manicre d’agir
ou de réfléchir ? »). Il conviendrait méme d’ajouter une interrogation préalable : considére-t-on
seulement que cette question soit pertinente en elle-méme ? N’y a-t-il pas une tentation (ou,
plus simplement, un pli trés ordinairement adopté) de séparer la vie spirituelle et la vie
professionnelle ? On dira alors « je suis enseignant ef je suis chrétien », comme pour dire qu’il
y a d’un c6té la fonction sociale (je pourrais étre boulanger, conducteur de cars, employé de
banque ou chanteur lyrique) et de 1’autre la vie spirituelle, sans que les deux aient vraiment de
rapport I’un avec ’autre. Voila ce qu’on pourra dire, alors : mon christianisme me regarde et
moi seul — en tout cas il n’a pas a empiéter sur mon travail (et on pourra méme aller jusqu’a
penser que je serais un meilleur professionnel si je gardais pour moi mes croyances sans qu’elles
aient d’effet sur ma posture professionnelle).

Seulement voila : si tout le monde comprend aisément que 1’affichage permanent d’une foi
personnelle dans I’espace public comme un étendard a quelque chose de problématique (pour
ne pas dire de suspect), il reste que la foi chrétienne modifie 1’€tre que je suis et mon rapport
au monde, et que je ne cesse pas d’€tre chrétien quand je suis dans 1’espace public. Pour cette
raison la séparation stricte entre vie publique et vie intérieure est en partie illusoire du point de
vue de la personne singuliere, dont le regard sur le monde, les autres, ou le sens de ce qu’elle
fait est tout entier modifié¢ par sa vie intérieure. C’est en ce sens que la question que je me
propose de traiter est un peu différente des maniéres habituelles de traiter le sujet de 1’éducation
chrétienne — a la fois plus intime et, si j’ose le dire ainsi, plus fondamentale. Dans la mesure ou
on ne cesse pas d’étre chrétien en devenant enseignant, et ou mon rapport a8 ma fonction sociale



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

est toujours modifié par la foi chrétienne, que signifie donc enseigner en chrétien ? Et je me
propose de poser cette question non pas pour le monde (& quoi reconnait-on un enseignant
chrétien ?), mais d’abord pour I’enseignant lui-méme.

Chacun aurait probablement une maniére singuliére de répondre a cette question, peut-&tre
en insistant sur ce qui est visé pour le jeune ou pour soi. Pour ma part, je défendrai ici I’idée
que ce que la foi chrétienne modifie en premier lieu dans 1’expérience de 1’enseignement, ce
n’est ni le contenu transmis ni le cadre institutionnel, mais la maniére méme d’entrer en relation
avec I’¢leve. Et le titre de cette contribution ne fait pas mystere de ce qui caractérise selon moi
cette maniere d’entrer en relation : la notion de fraternité me semble constituer une catégorie
pertinente pour penser ce que le christianisme modifie dans la relation éducative.

1. La relation éducative comme relation asymétrique

Définir la relation éducative comme une relation fraternelle n’est pas habituel : tout nous
pousse plutot a la concevoir spontanément sur le double registre empirique de la différenciation
et de la hiérarchisation entre les personnes, la ou la relation fraternelle désigne au contraire une
relation d’identification entre les étres. L’idée de fraternité semble ainsi d’emblée étrangere a
celle d’éducation et peut-étre plus encore a celle d’enseignement, au moins pour trois raisons.

Premierement, deux ordres de réalité se distinguent nettement lorsqu’il s’agit de se
représenter ce que signifie éduquer : I’école d’un coté et la famille de I’autre (qui font de ce
sujet un éleve ou un enfant selon les cadres ou il est reconnu) ; deux ordres de réalité dont la
ligne de partage semblerait brouillée par le surgissement du terme de frére pour désigner un
éléve, dans la mesure ou ce terme renvoie explicitement a I’ordre de la famille?.

Deuxi¢mement, outre cette distinction premiere entre deux ordres différents et qui semble
remise en question dans cette maniere d’introduire la fraternité pour qualifier un éléve, il faut
ajouter que la relation éducative semble avant tout déterminée par un certain usage du statut
(enseignant, éducateur, €éléve, surveillant, adulte, parent, etc.) qui définit des hiérarchies dont le
respect est attendu de la part des différents acteurs — dans les salles de cours, dans les couloirs,
ou durant les sorties scolaires. A bien des égards d’ailleurs, ces hiérarchies statutaires peuvent
étre considérées comme étant garantes de la possibilité méme de la relation éducative, et cela
en plusieurs sens. C’est d’abord grace au cadre défini par ces positions que 1’échange peut avoir
lieu : le cadre est un préalable a la relation éducative au sens ou il lui préexiste. La relation
¢ducative a I’école est en cela une relation toujours déja statuée. C’est ensuite une hiérarchie
qui protege les différents acteurs — protection théorique, certes, mais essentielle parce qu’elle
définit les limites de la relation. Enfin, c’est un cadre qui oblige les acteurs (au sens ou chacun
doit quelque chose a I’autre : une attitude, un travail, un respect, du temps, etc.), obligation qui
a le mérite de sauver de I’arbitraire qui menace toujours une relation libre. Pour toutes ces

2 Le fait d’associer la fraternité a P'ordre de la famille fonctionne dans le langage ordinaire, mais, sur le plan
étymologique, le sens biologique (attachement par les liens du sang) et le sens politique (attachement volontaire) sont
plus imbriqués 'un a 'autre qu’on ne le pense parfois. Dans son travail sur histoire de la notion, Alexandre de Vitry
part de lindo-européen *brabter qui désigne une fraternité mais pas forcément consanguine, une parenté non
strictement biologique et qui réunit tous ceux qui se considerent comme descendants d’un méme pere. D’emblée
dong, il y a plus que la biologie. Ca donne en grec deux termes différents : adelphos (pour dire le lien biologique) et
phrater (tratuit par « phratére » et non par « frere ») pour dire des associations de personnes sans lien biologique ou de
naissance (sinon sur le plan symbolique). Mais les deux termes pourront servir, par la suite, a dire les deux autres sens,
selon les contextes. Voir sur ce point Alexandre de Vitry, Le droit de choisir ses fréres, une histoire de la fraternité, Patis,
Gallimard, 2023.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

raisons, il apparait que la référence au statut est souvent un moyen de rendre la relation
possible®. Ce cadre statutaire est en tout cas, lui aussi, largement remis en cause par ’idée de
fraternité qui renvoie a un cadre anthropologique ou ontologique commun qui semble mettre
sur le méme plan les personnes.

Troisiémement, a coté de ce cadre statutaire de la relation d’enseignement, une dernicre
caractéristique 1’¢loigne de 1’idée de fraternité, c’est celle, plus prosaique encore, de la
différence d’age qui distingue les parties prenantes de cette relation. Je suis presque géné
d’évoquer un constat aussi évident, mais tout de méme : il se trouve que I’éléve est jeune et que
I’enseignant est plus agé. Moi, sur 1’estrade ou au milieu de ce groupe, penché sur cette table
pour relire un cahier ou pour expliquer une consigne : voila que je suis renvoy¢ de toute part a
mon age, a ma génération, qui, a chaque nouvelle année, me distingue un peu plus (sinon
m’¢éloigne) de celles et ceux a qui je m’adresse.

C’est a partir de cette asymétrie manifeste que se pose donc notre question : au milieu d’une
relation qui semble par nature hiérarchisée et dont les parties prenantes semblent par nature si
différenciées, que viendrait faire la notion de fraternité ? D’ou vient-elle et, si toutefois son
surgissement s’avere légitime, quelle est sa pertinence ? Qu’apporte-t-elle & notre
compréhension de la relation d’enseignement ou a nos manicres de faire ? La suite de cette
contribution essaye précisément de proposer une défense de 1’idée selon laquelle 1’introduction
de la notion de fraternité pour caractériser la relation éducative permet d’une part de la situer
sur un plan renouvelé ou elle gagne une épaisseur nouvelle, et d’autre part de lui donner un
horizon supérieur (disons une finalité propre).

2. Le sens chrétien de la fraternité

Envisager ce que peut signifier enseigner en chrétien suppose de prendre acte de cette
asymétrie et de mettre au jour ce qui caractérise une manicre chrétienne de penser la relation.
La foi chrétienne renvoie fondamentalement a la fraternité ; I’autre peut et doit étre vu comme
un frére — une sceur. Cela signifie bien plus qu’une amitié¢ ou qu’une simple connivence vis-a-
vis d’autres chrétiens, que I’on ressentirait au nom d’un christianisme commun (comme le fait
d’entendre parler sa langue dans un pays étranger peut créer une connivence de fait avec de
parfaits inconnus que 1’on a soudain envie de saluer). Je propose de comprendre cet usage de la
fraternité en deux sens.

La fraternité comme cadre a priori de la relation

Ce que la foi nous révele d’abord c’est qu’il y a un a priori de fraternité qui doit étre
considéré comme un principe de relation. C’est en effet en amont de I’agir que la fraternité est
posée, comme présupposé anthropologique fondamental. A ce titre d’ailleurs, la fraternité ne
se confond pas avec une vertu (c’est-a-dire une disposition de 1’agir) comme I’est la charité par
exemple : la fraternité désigne la forme méme de la relation a I’autre, telle qu’elle est donnée
avant toute décision morale — elle est le cadre a priori qui structure I’ensemble de la relation.
Cette configuration préalable de I’entrée-en-relation a au moins un double fondement
théologique.

Le premier fondement théologique de cette configuration fraternelle de la relation est la
paternit¢ de Dieu. Dans I’Ecriture, la relation a Dieu comme Pére fonde explicitement la

3 Pas de naiveté toutefois sur ce dernier point : chaque définition de statut, notamment en définissant des obligations,
ouvre aussi la voie au risque d’un arbitraire — disons : un abus de statut ou de position — en particulier dans le cadre
d’une relation asymétrique.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

fraternité humaine : « Vous étes tous fréres » (Mt 23,8), précisément parce que tous peuvent
dire « notre Pére » (Mt 6,9). La fraternité chrétienne ne repose donc ni sur une affinité élective
ni sur une proximité culturelle ou confessionnelle, mais sur une origine commune regue de
Dieu. Le concile Vatican II reprend cette intuition fondamentale lorsqu’il affirme « Dieu, qui
veille paternellement sur tous, a voulu que tous les hommes constituent une seule famille et se
traitent mutuellement comme des fréres » (Gaudium et spes, §24). Ce méme fondement se
trouve bien entendu réaffirmé explicitement dans Fratelli tutti, en particulier a la fin du texte
lorsqu’il est rappelé que « sans une ouverture au Pére de tous, il n’y aura pas de raisons solides
et stables a I’appel a la fraternité » (§272). La paternité de Dieu interdit ainsi de penser la
relation a I’autre sur le mode de la rivalité ou de la pure extériorité : elle en fait d’emblée une
relation fraternelle, donnée avant toute décision morale et appelée a structurer I’ensemble des
relations humaines.

Cette mise en perspective de la relation intersubjective qui se trouve reconfigurée devant
Dieu apparait déja, sous forme narrative, dans certaines grandes figures bibliques de la foi,
comme dans 1’épisode de la ligature d’Isaac (Gn 22). L’épreuve d’Abraham ne consiste pas
seulement en une soumission a un commandement en apparence incompréhensible, mais aussi
en un déplacement radical de son rapport a son propre fils lorsque tous les deux se trouvent
placés sous le regard de Dieu. Certes, la manieére dont Abraham obéit a ce qu’il comprend de la
demande divine a souvent été commentée — elle a par exemple pu faire dire a Kierkegaard
qu’Abraham est la figure du « chevalier de la foi »*, ¢’est-a-dire un homme qui ne peut se
réfugier dans une norme éthique générale qui pourrait lui permettre de rendre compte de son
comportement devant un tiers>. Mais, pour ce qui nous occupe, le déplacement vécu dans la foi
par Abraham n’est pas qu’une affaire d’obéissance ; il peut surtout étre compris a partir de ce
qui a été effectivement sacrifié dans ce récit, car un sacrifice a bien eu lieu : la prétention du
pere a disposer de la vie de son fils. C’est cela qui, devant Dieu, disparait. Devant Dieu,
Abraham est conduit a reconnaitre que le lien qui I’unit a son fils ne peut plus étre un lien de
maitrise absolue ; la relation est comme désappropriée — un type de lien est effectivement
tranché. La foi apparait comme une remise en cause des relations asymétriques qui les orientent
vers une reconnaissance mutuelle, ou I’autre ne peut jamais étre réduit a I’objet d’un pouvoir,
mais se révele semblable. En ce sens, Abraham a bien sacrifié son fils ; devant Dieu, Isaac n’est
plus fils mais frére. L’expérience de ce devant-Dieu de la relation modifie ainsi en profondeur
les données empiriques de I’intersubjectivité.

Le second fondement est d’ordre christologique. Le fait que le Christ n’ait « pas honte
d’appeler freres » ceux qu’il sanctifie (He 2,11) montre que la fraternité ne reléve pas seulement
d’une exigence morale, mais s’enracine dans I’Incarnation, c’est-a-dire dans le partage effectif
d’une condition humaine. Cette affirmation appelle toutefois deux remarques. Premiérement,
dans la suite de ce que nous disions plus haut, cette fraternit¢ du Christ est configurée par la
relation au Peére : Jésus redéfinit les liens fondamentaux non a partir de la seule proximité
humaine, mais a partir de la filiation, en affirmant que celui qui fait la volonté de son Pére est
pour lui un frére, une sceur, une mére (Mt 12, 48-50), ou en associant explicitement ses disciples
a sa relation filiale, par exemple lorsqu’il déclare : « Je monte vers mon Pére et votre Pére » (Jn
20, 17). La fraternité au Christ est ainsi inséparable d’une relation commune au Pére, et ne se
comprend que dans ce cadre filial. Deuxiémement, en Jésus-Christ, Dieu ne se contente pas de

* Voir Seren Kierkegaard, Crainte et tremblement (1843), trad. P.H. Tisseau, Paris, Aubier (coll. « Philosophie de
Pesprit »), 1984.

> A la différence d’Agamemnon dont on peut comprendre les raisons qui 'ont poussé a sacrifier sa fille Iphigénie
(raisons qui peuvent méme nous permettre d’admirer en un sens son courage), rien ne peut permettre de comprendre
la résolution d’Abraham — voir notamment sut ce point les problemes I et 11, dans Crainte et tremblement, op. cit.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

prescrire la fraternité comme une exigence morale : il I’inaugure dans une histoire et dans une
figure. Le Christ n’est pas seulement celui qui enseigne la fraternité, il est celui en qui elle est
vécue, incarnée et rendue possible, comme fraternité assumée®. Saint Augustin parle ainsi du
Christ comme de notre frater noster secundum carnem — « notre frére selon la chair »’. Dés
lors, se rapporter a ’autre comme a un frére n’est pas seulement répondre a une norme
extérieure ou un commandement, mais c’est aussi se situer dans le prolongement d’une
fraternité¢ déja inaugurée, qui précede 1’agir moral tout en 1’appelant a se déployer dans des
relations concretes.

Tout cela signifie que pour le chrétien, I’autre est donné comme frére méme si ce n’est pas
ainsi que je le considére — et méme s’il m’est peut-€tre toujours en partie impossible de le
reconnaitre réellement ainsi. Cela signifie que, en toute rigueur, il n’est probablement pas tout
a fait juste de dire que nous serions appelés seulement a devenir fréres, mais il serait
certainement plus précis de dire que le devenir-freres est en fait un devenir-conscients-d étre-
freres. Fréres, en réalité, nous 1’étions déja — et nous I’avons toujours été®,

La fraternité comme principe d’action

La fraternité ne doit cependant pas étre comprise uniquement comme un cadre a priori de la
relation ; elle en est aussi le principe moteur, c’est-a-dire ce vers quoi la relation est orientée et
appelée a étre transformée. Autrement dit, la fraternité n’est pas seulement ce a partir de quoi
la relation s’ouvre, mais ce vers quoi elle est appelée a se déplacer ; elle appelle 1’action.

Cette conception dynamique de la fraternité est mise en lumiere de maniére paradigmatique
dans la parabole du Bon Samaritain (Lc 10, 30-37). La reconnaissance d’une fraternité
ontologique commune avec I’homme blessé sur le bord de la route peut bien étre pensée ou
invoquée de manicre abstraite ; mais elle n’advient et ne se réalise effectivement que dans le
déplacement réel que le samaritain effectue, dans son arrét, dans 1’attention portée a la
vulnérabilité de cet homme et dans la responsabilité qu’il assume a son égard. Qu’aurait
d’ailleurs valu la fraternité s’il ne s’était pas arrété et s’il n’avait pas agi ?

Une maniére chrétienne d’entrer en relation ne se définit pas seulement par la reconnaissance
réciproque de sujets rationnels ou méme de personnes dignes de respect (ce qui releverait d’un
plan éthique), mais de fréres (ce qui reléve d’un plan métaphysique) ; c’est cette reconnaissance
qui modifie a la fois la maniére d’agir et la relation elle-méme, appelée a devenir effectivement
fraternelle. Autrement dit, la fraternité ne constitue pas seulement un cadre originaire de la
relation chrétienne comme nous le disions plus haut lorsque nous en parlions comme d’un
« principe de relation », elle en est aussi I’horizon propre, le cap, qui ouvre a I’action — et la
suppose. On le comprend, reconnaitre 1’autre comme frére ne peut donc pas en rester a 1’état de
pure représentation intellectuelle. Si fondamentale que cette reconnaissance puisse étre, elle
appelle une mise en ceuvre, une réalisation concréte dans 1’agir, sans laquelle elle n’a pas de
sens. La fraternité chrétienne ne se réduit ni a une donnée ontologique abstraite ni a un idéal
moral extérieur ; elle est une réalité relationnelle appelée a advenir dans I’histoire par des
pratiques, des choix et des actes qui la rendent effective. L’intersubjectivité chrétienne est

¢ Cette fraternité conserve toutefois une forme d’asymétrie, le Fils demeurant « 'ainé d’une multitude de freres » (Rm
8, 29).

7 Saint Augustin, Enarrationes in Psalmos, 33, 1, 10.

8 Et encore cette manicre de décrire la reconnaissance de la fraternité est-elle sirement trop centrée sur I'individu,
comme si cette reconnaissance ne dépendait que de nous et d’une démarche volontaire. Comme cette reconnaissance

est en grande partie reque, il serait sirement plus juste de dire que le chrétien peut ou doit travailler sa disposition
intérieure pour étre en état de la recevoir.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

structurée par cette tension constitutive entre une fraternité déja donnée devant Dieu et une
fraternité a faire advenir dans 1’agir humain.

Précisons encore que dire de la fraternité, comme nous le faisions plus haut, qu’elle constitue
un cadre a priori de la relation ne revient pas a la situer au simple registre de la possibilité ou
de la puissance — au sens ou celle-ci pourrait étre distinguée de 1’acte comme chez Aristote. Je
dis cela pour clarifier le fait qu’en toute rigueur, la fraternité n’a pas a étre produite par 1’action
humaine, elle est déja 1a, donnée sur le plan ontologique, en vertu de la relation commune au
Pére et de I’'Incarnation du Christ. En revanche, cette fraternité n’est pas encore effective
comme relation vécue, elle ne structure pas encore réellement les pratiques, les gestes et les
manicres d’entrer en relation. L action n’a donc pas pour but de faire exister la fraternité, mais
de la rendre opérante et visible dans I’histoire. Elle en est la manifestation et le déploiement
concrets. La fraternité, bien que réelle, n’est véritablement effective qu’a travers les actes par
lesquels elle se donne a voir dans les relations humaines. C’est en ce sens que la parabole du
Bon Samaritain montre non pas la naissance de la fraternité, mais son passage de 1’ordre du
donné ontologique a celui de I’effectivité relationnelle — précision essentielle pour penser la
relation d’enseignement.

3. Implications sur la relation d’enseignement

Voici donc le sens chrétien de la fraternité défini plus clairement : un cadre a priori en méme
temps qu’une destination de la relation — un présupposé et une tache a accomplir. Il reste
maintenant a analyser ce que cette conception chrétienne de la relation vient reconfigurer
lorsqu’elle s’applique a la relation d’enseignement qui est constituée, comme nous 1’avons dit,
en tant que lieu ou se déploient des relations asymétriques et structurées par des rapports
d’autorité et de responsabilité.

Une réflexion sur les effets d’une telle représentation dans la pratique enseignante dépend
¢videmment de chaque enseignant. Sans prétendre épuiser la question, je développe donc
simplement dans ce troisiéme temps quelques propositions, a partir de ce qui a été établi plus
haut, susceptibles d’ouvrir des perspectives dans I’exercice concret de ’autorité pédagogique
et de la responsabilité éducative.

Avant de développer ces quelques pistes, je m’autorise un bref détour pour rendre compte
du fait que cette manicre d’envisager la relation d’enseignement renvoie a des mouvements
intérieurs plus qu’a de grandes généralités applicables par tous de la méme fagon. Pour ma part,
la prise de conscience d’une telle fraternité a été littéralement un événement dans ma vie
professionnelle, suggéré par un ¢éléve chez qui, en face de moi et dans une situation de
souffrance éducative, je crois pouvoir dire que, soudain, j’ai reconnu un frére. Oh, je ne prétends
pas réécrire apres coup une histoire passée pour lui donner la dimension tragique d’une grande
expérience fondatrice. Je ne considére pas non plus cet épisode comme extraordinaire en lui-
méme — et je ne sais méme pas si c’est réellement une expérience partageable, et si un lecteur
pourra la lire autrement que comme un épisode destiné a lui rester absolument extérieur. Il s’agit
simplement d’une expérience personnelle treés simple et dont la portée m’intéresse davantage
que son détail. Voici que son désarroi me bouleverse plus qu’il ne devrait le faire sur le strict
plan des faits. Et voici que je suis touché parce qu’une nouvelle fagon de le voir s’impose a moi
qui remet en cause le cadre habituel de la relation : il est mon frére. Que se passe-t-il dans cette
reconnaissance ? C’est d’abord un déplacement intérieur qui n’abolit pas la dissymétrie de
fonction — je ne cesse pas d’étre son enseignant ; il en conteste simplement la suffisance et
oblige dans le méme temps a repenser ce que je fais lorsque j’enseigne. Voila bien le coeur de



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

cet événement personnel : ¢’est une modification de I’arriere-monde qui réorganise, par rebond,
la manicre d’agir.

Que dire alors a partir de cette expérience ? Quelles pistes peut-on rapidement évoquer pour
comprendre comment la fraternité travaille de I’intérieur la relation d’enseignement, en en
transformant les modalités et le sens’ ?

La fraternité comme tache éducative

Considérer que 1’¢leve est mon frére place I’enseignant au centre d’une double tension :
d’abord une tension externe entre le plan ontologique ou se déploie la fraternité et le plan social
ou déontologique qui est celui du cadre ordinaire de I’enseignement ; et ensuite une tension
interne a I’idée méme de fraternité que nous avons déja évoquée dans la partie précédente, et
qui fait de la fraternité a la fois un fondement toujours déja la et une tache a accomplir.

L’encyclique Fratelli tutti met bien en lumigre cette tension interne au concept. La fraternité
n’est ni absolutisée comme un simple fait donné, ni renvoyée a un horizon toujours différé. Elle
y repose sur un fondement en amont de I’agir (I’appartenance commune a une méme humanité
voulue par Dieu) qui interdit de réduire 1’autre a ses fonctions, ses performances ou ses
manques. Appliqué a I’éducation, ce point est décisif parce que cela signifie littéralement que
1’¢éleve est donc frere avant d’étre éléve. La relation pédagogique se trouve ainsi fondée sur une
reconnaissance ontologique qui précede tout projet éducatif. Mais, en méme temps, Fratelli
tutti insiste avec force sur le fait que cette fraternité ne s’impose pas d’elle-méme dans I’histoire
(au §103 par exemple) ; elle se réalise par I’initiative et I’action de ’homme dans le monde, par
la responsabilité assumée et par 1’attention concréte a I’autre (d’ou 1’analyse approfondie de la
parabole du Bon Samaritain au deuxiéme chapitre!?). Dans la relation d’enseignement, cette
articulation du fondement et de ’action permet de répondre a un double écueil : celui qui
consisterait a se réfugier dans un fondement ontologique sans engagement éducatif réel, et celui
qui transformerait la fraternité en simple idéal moral ou en horizon abstrait a viser. En ce sens,
la relation d’enseignement (et plus largement I’éducation) apparait comme ’un des lieux
privilégiés ou la fraternité chrétienne est appelée non seulement a étre reconnue, mais aussi a
étre fagonnée.

Cela permet selon moi de considérer que la conscience d’'une communauté ontologique non
seulement donne une assise nouvelle a la relation d’enseignement, mais surtout qu’elle
m’oblige. Et a quoi m’oblige-t-elle ? Elle m’oblige d’abord vis-a-vis de 1’autre, c¢’est-a-dire te/
¢leve. Car voila bien la difficulté : il s’agit toujours pour I’enseignant de cet €léve, une personne
singuliere placée en face de moi, que je connais un peu, vis-a-vis de qui j’ai des responsabilités
et des devoirs, et avec qui la relation d’enseignement est engagée. La fraternité n’est pas qu’une

° L’enseignant chrétien n’est évidemment pas le seul enseignant a pouvoir placer son action sur le registre de la
fraternité. La devise républicaine, en France, rappelle efficacement que, au cceur méme de I’école publique, la fraternité
fait partie du projet de la République francaise. Bien qu’elle ne soit pas un repere mobilisé en tant que tel avec beaucoup
de récurrence par les textes officiels de I’éducation nationale, I’enseignant, en tant qu’agent de I’Etat, collabore donc 2
P'apprentissage ou la transmission de cette fraternité républicaine. Toutefois, outre qu’il s’agit 1a d’une particularité
politique francaise, il convient bien entendu de mesurer la distinction (voire la distorsion) sémantique introduite par la
variation des champs d’application de ce concept. Cela permet d’ailleurs d’une part de constater que cette maniére de
recourir aux liens familiaux pour dire un lien non familial se déploie de maniere comparable dans des champs différents
(politique et religieux, ontologique et morale, etc.), et d’autre part de préciser de quelle fraternité il est question dans
les différents cas. Sur cet usage « républicain » de la notion de fraternité dans 1’éducation, voir par exemple Vincent
PEILLON, « Solidarité et fraternité dans le débat républicain au tournant du XIXe et du XXe siecle : sur 'individualisme
républicain », dans L émancipation, Paris, Puf, 2020, p.237 et suivantes.

10 Pape Francois, Fratelli tutti, §56 a 86.



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

catégorie abstraite, mais suppose une attention particuliere a la personne placée en face de moi.
D’abord, donc, la fraternité oblige au passage d’une généralité a une singularité. Mais elle
m’oblige aussi & penser mon action sur un autre plan que sur le seul plan pratique. Je peux étre
trés appliqué a bien faire mon travail d’enseignant, je peux étre spécialiste de didactique ou de
science de 1’éducation, mais voici qu’un autre niveau de préoccupation s’impose a moi et qu’il
donne de la perspective a tout le reste : considérer que cet éléve est mon frére, en faisant surgir
I’ontologique au cceur du pratique, donne un sens nouveau a tout ce que je fais par ailleurs.

La fraternité ne signifie pas la fin de I’asymétrie

Une fois cela dit, il convient de préciser que cette reconnaissance de la fraternité ne signifie
pas une confusion du pratique et de I’ontologique. L’enseignant ne cesse pas d’étre enseignant,
et I’¢leve éleve. Elle entraine assurément moins un effacement du statut qu’une évolution de la
maniére de I’habiter. L’asymétrie de savoir, de responsabilité, ou d’autorité n’est en ce sens pas
un obstacle a la fraternité, mais plutot la situation de départ a partir de laquelle elle se réalise.
Et si la fraternité renvoie trés directement a la notion d’identité ou a la ressemblance, elle
renvoie dans le méme temps a la différence qui est elle aussi constitutive de la notion — un frére
est foujours différent.

Peut-étre y a-t-il un peu de cette intuition chez Jean-Baptiste de La Salle pour qui les
¢ducateurs peuvent étre présentés comme des « fréres » entre eux, et comme des « fréres ainés »
vis-a-vis de ceux qui leur sont confiés!!. Bien sir, I’identité se trouve affirmée par la notion de
« frere » explicitement mobilisée ici, mais il y a aussi une différence qui est d’emblée rappelée
par I’emploi de la formule « frére ainé ». Celle-ci n’est pas neutre en effet, surtout quand la
formule fait suite a la désignation de la relation entre éducateurs comme relation fraternelle —
la différence entre les deux types de relations est manifeste. Parler de « frére ainé », cela permet
de maintenir une distinction entre les étres tout en affirmant une identité fondamentale, et en
cela c’est une manicre efficace de tenir ensemble deux plans : empirique et métaphysique — il
y a une différence empirique et une identité ontologique ou métaphysique.

Préciser, comme nous le faisons, que la fraternité fait évoluer la manicre d’habiter le statut
signifie en somme que la fraternité chrétienne empéche que cette asymétrie se fige en rapport
de domination ou de possession. Si la fraternité est au principe de la relation, alors 1’éléve ne
peut jamais étre réduit a un objet de formation, a un projet pédagogique ou a un capital de
compétences a produire. Et si elle en est aussi le principe moteur, alors 1’acte éducatif ne
consiste pas a maintenir indéfiniment cette asymétrie, mais a la rendre féconde, en vue d’une
reconnaissance toujours plus pleine de 1’éléve comme celui qui est appelé a ne pas le rester.
L’autorité de I’enseignant n’est dés lors ni niée, ni absolutisée : elle est envisagée sous le signe
d’un renoncement a toute prétention de maitrise sur ’autre. En ce sens, la fraternité peut étre
comprise comme ce qui interdit que 1’enseignant se comprenne comme propriétaire du savoir

1 Voir Jean-Baptiste DE LA SALLE, La vie de M. Jean-Baptiste de La Salle, Institutenr des Freres des Ecoles chrétiennes, Livre
1er (réédité en 1961 dans le numéro 7 des Cabiers Lassaliens, p. 240). Nous lisons : « Freres entre eux, ils se doivent des
témoignages réciproques d’une amitié tendre, mais spirituelle, et que devant se regarder comme les Freres ainés de
ceux qui viennent recevoir leurs legons, ils doivent exercer ce ministere de charité avec un cceur charitable. » Ce texte
est repris dans la Regle des Freres de 2015, article 53 : « Les Freéres veulent étre, d’un seul élan, frere entre eux, freres avec
ceux qu’ils rencontrent et avec leurs Partenaires, et freres alnés pour ceux qui leur sont confiés. A travers leurs relations,
ils donnent un témoignage de fraternité évangélique, signe de la présence du Seigneur ». Je remercie Catherine
Boulanger de m’avoir indiqué ces occurrences précises.

10



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

ou du devenir de 1’¢éleve, ce qui oriente la relation éducative vers une émancipation qui n’est
pas rupture du lien, mais transformation de sa forme!2.

Bien sir, il s’agit 1a seulement d’un cadre ontologique et de ses implications éthiques, sans
autre pouvoir de contrainte que celui de la conscience individuelle de I’enseignant, mais au
moins ce cadre peut-il permettre de contrebalancer certaines critiques adressées a la posture de
supériorité de I’enseignant dans le modele contemporain de la structure scolaire. Celles-ci
reposent soit sur une critique de I’exercice de 1’autorité en tant que telle (pour en dénoncer le
risque d’emprise ou de domination), soit sur une critique du principe méme du fonctionnement
de la logique scolaire (comme chez Ivan Illich!® notamment). Mais 1a ou ces critiques visent
surtout des formes ou des structures, la perspective chrétienne introduit une limite de principe
: nul ne peut se constituer maitre de la vérité, ou, pour le dire plus nettement, il n’y a pas
d’asymétrie définitive. C’est par exemple ce qu’on peut trouver chez saint Augustin, dans le De
magistro notamment, qui fournit un fondement décisif pour penser la relation éducative a partir
d’une situation ontologique plus fondamentale que 1’asymétrie des roles sociaux. C’est le sens
de la fin du dialogue avec son fils (§§38—46), ou saint Augustin montre que nul homme, a
proprement parler, n’enseigne la vérité : les paroles du « maitre extérieur » ne font que signifier,
tandis que 1’enseignement véritable reléve du Christ, seul Maitre intérieur!#. En reprenant ainsi
I’invitation évangélique a ne pas appeler « maitre » un homme sur la terre (Mt, 23, 8-10), il
distingue le plan social et pédagogique du plan intérieur.

Si donc une asymétrie de fonction peut étre reconnue sur le plan pédagogique (si méme elle
peut sembler étre en partie nécessaire), toute asymétrie prétendant fonder 1’autorité sur une
distinction ontologique (une supériorité d’étre) se trouve ainsi récusée par avance comme étant
métaphysiquement illégitime. Maitre et éléve se découvrent dans une condition strictement
commune : tous deux disciples du méme Maitre. C’est en ce sens précis que I’éléve peut étre
reconnu comme un frére : non par effacement de 1I’asymétrie pédagogique, mais parce que celle-
ci ne peut jamais étre érigée en principe ultime de la relation éducative, sans trahir 1’égalité
fondamentale des sujets devant la vérité.

La dimension institutionnelle de la fraternité

Si la capacité a dire « L’¢éleéve, mon frére » est une bonne manicre de définir la conception
chrétienne de I’enseignement, il reste bien siir a éviter de faire comme si cela ne concernait que
la dimension d’une éthique personnelle propre a chaque enseignant — ce que semble suggérer
la formulation méme de la phrase. Au terme de cette réflexion, il me semble que nous avons
crois¢ au moins deux écueils possibles, deux risques concernant cette manicre chrétienne de
penser la relation d’enseignement : d’une part, le risque de tout faire reposer sur la conscience
individuelle de I’enseignant ; d’autre part, celui de la production d’un discours théorique qui ne
change rien aux pratiques. Comment y répondre ?

Comme souvent, la médiation de la structure institutionnelle offre un moyen efficace de
soutenir une intuition et de lui donner du corps — au sens ou I’institution peut rendre possible et

12 Tci, nous pouvons penser a la figure du Christ qui est lui-méme enseignant dans les évangiles. Cette figure est
précieuse pour mettre en lumiére le fait que la fraternité n’interdit pas la différence de statut mais permet plutot une
relation renouvelée.

13 Ivan Ilich, Une société sans école (1971), Paris, Points Seuil, 2015.

14 La these du Maitre intérieur, qu’on réduit parfois a une christianisation de la théorie platonicienne de la réminiscence
(voir Goulven Madec, Saint Augustin et la philosophie, Notes critique, Patis, Bibliotheque des Etudes Augustiniennes,

1996, p.56-60), est développée dans la deuxieme partie du De Magistro (§§ 38-46), apres la réflexion sur le langage (§§
1-37).

11



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

favoriser certaines pratiques. C’est aussi un moyen de ne pas faire dépendre ce qui est vécu de
la seule bonne volonté de telle ou telle personne. Car la reconnaissance de 1’autre comme frére
ne peut évidemment étre partagée comme telle par tous les enseignants ; elle est méme, pour
beaucoup, condamnée par avance a ne pas pouvoir étre tout a fait comprise dans son sens
théologique. Mais c’est précisément pour cette raison qu’elle ne peut rester a I’état d’intuition
personnelle : elle appelle des médiations institutionnelles capables d’en proposer une traduction
dans des formes concrétes de fonctionnement. Et par ailleurs, si cette manicre chrétienne de
penser la relation d’enseignement n’a pas modifié les structures des établissements chrétiens
d’enseignement par rapport a d’autres types d’institutions scolaires, n’est-ce pas le signe que
quelque chose d’essentiel a ét¢ manqué ?

Je propose donc pour finir quelques pistes que je me contente d’évoquer rapidement, et qui
pourraient permettre a la fraternité de prendre une forme concréte — ces pistes ne doivent étre
comprises que comme une réflexion personnelle sur les lieux possibles qui pourraient recevoir
une traduction institutionnelle!>. Et & chaque fois, on peut se poser la méme question pour savoir
si c’est bien la fraternité qui est promue : la structure contribue-t-elle en méme temps a la
reconnaissance de la singularité (I’éléve n’est pas réduit a sa performance), a la
responsabilisation de I’¢€léve, et a la désappropriation de 1’autorité ?

e Premicrement, le traitement institutionnel de la vulnérabilité (ce qu’on pourrait appeler
la justice éducative) est un lieu privilégié¢ ou la fraternité peut prendre forme, sans
supprimer ’asymétrie. De quelle manieére sont gérés les fautes, les difficultés, les
conflits, les sanctions ? Quelles sont les procédures de prise de parole, de réparation,
etc. ?

¢ Deuxiémement, un autre axe est celui de la forme que prend 1’expression de I’autorité
pédagogique. Quelle place pour la collégialité ? Quelle structure pour les conseils, les
délibérations ? Quelle est la place pour une participation réelle des éléves ?

e Troisiémement, on pourrait aussi s’interroger sur les dispositifs qui contribuent a faire
expérimenter le lien fraternel — ce qu’on pourrait appeler une pédagogie du commun.
En ce sens: quelle importance accordée au tutorat, au compagnonnage, aux
responsabilités partagées, au service, aux pratiques de coopération, etc. ? Tous ces
leviers par lesquels I’école permet de réaliser I’expérience de la fraternité.

¢ Quatriemement, la proposition pastorale (dont on dit parfois un peu rapidement qu’elle
irrigue 1’ensemble de la vie de 1’établissement comme s’il suffisait de le dire pour que
cela soit effectif) est évidemment un lieu privilégié pour expérimenter ce que signifie
une fraternité regue — fraternité du devant-Dieu que nous €voquions plus haut et qui
donne a I’ensemble des relations éducatives leur profondeur spirituelle, sans se
substituer aux médiations institutionnelles ordinaires.

e Et enfin cinquiemement, comme il existe un projet éducatif dans les établissements, il
est toujours bon de les relire a la lumiére de ce sens chrétien de la relation
d’enseignement. Le projet ne vise pas a présupposer une adhésion confessionnelle
commune de I’ensemble des acteurs, ce qui serait a la fois irréaliste et illégitime, mais
a proposer une maniere d’entrer en relation. Y trouve-t-on alors ce sens précis, ce cap ?

15 On comprend de ce qui précede que cette réflexion sur les structures institutionnelles au service de la fraternité
concerne priotitairement les ceuvres catholiques d’éducation (par exemple, en France, les établissements privés
catholiques).

12



---@ducatio

n°16 bis [en ligne : http://revue-educatio.eu]

Est-il formulé en termes explicites et audibles pour notre temps ? Est-il connu des
acteurs ?

Conclusion

Il y a résolument une forme d’incongruité a considérer 1’éléve comme un frére ou une sceur
lorsqu’on est enseignant. Pourtant, 1’objet de cette contribution était d’essayer de montrer que
c’est une manicre efficace de dire la spécificité de la relation chrétienne d’enseignement. Notre
propos n’a pas été de dire qu’enseigner en chrétien consistait a regarder 1’éléve comme un frere
(c’est-a-dire une simple fraternit¢ métaphorique), mais bien de le reconnaitre frére, selon une
fraternité qui présente cette double caractéristique de précéder 1’agir et de ne devenir effective
que par I’agir. A partir de cela, nous avons voulu montrer qu’une telle fraternité ne supprime
pas I’asymétrie éducative, mais qu’elle en reconfigure la nature et lui donne un sens nouveau.
Ce faisant, elle modifie aussi les manicres de faire et la fagcon dont on peut batir la relation
d’enseignement. Dire « L’¢léve, mon frére » ne change pas mon métier ; cela change la manicre
dont j’habite I’autorité, et ce que j’attends ultimement de la relation d’enseignement. A partir
de cet état de fait, il m’a semblé important de souligner la portée institutionnelle de ce propos,
au moins pour dire que, idéalement, une institution chrétienne d’enseignement devrait pouvoir
étre reconnue a la maniére dont elle parvient a traduire structurellement cette fraternité dans ses
pratiques ordinaires.

Pour citer cet article

Référence électronique

Louis Lourme « L’¢léve, mon frére », Educatio [En ligne], 16 bis | 2026. URL : http://revue-
educatio.eu

Droits d’auteurs

Tous droits réservés

13



